# BEPA I PASYITE

#### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

#### 1885.

#### ІЮЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫИ:                                                                                                                                 | Стр.    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Плутархъ Херонейскій и св. Василій Великій (опыть православныхь отношеній христіанства къ философия). А. Деревицкаго                                 | -       |
| Петербургскій періодъ пропов'єднической д'євтельности Филарета (Дроздова) впосл'єдствін митрополита Московскаго (1809—1819) (продолженіе). И. Кор-   |         |
| сунскаго , ,                                                                                                                                         | 28 - 44 |
| Значеніе восиреснаго дня въ общественной жизни христіанскихъ народовъ съ точки зрѣнія западныхъ моралистовъ. (По Ригеру, Курціусу, Геглеру и Мартен- |         |
| зепу). К. Истомина                                                                                                                                   | 4564    |
| II. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ:                                                                                                                              |         |
| Идеализмъ и реализмъ (продолженіе). Профессора Кіевской духовной ава-                                                                                |         |
| демін И. Линицкаго                                                                                                                                   | 1-22    |
| Какъ преподается философія въ нѣкоторыхъ философскихъ факультетахъ за-                                                                               |         |
| падно-европейскихъ университетовъ. Т. В                                                                                                              | 23 34   |
| Философскія письма. Письмо пятос. В. А. Волтиной                                                                                                     | 35-39   |
| Изреченія древнѣйшихъ греческихъ мыслителей, выбранныя изъ сочиненій                                                                                 |         |
| Діогена Лаэрція, Плутарха, Стобея и др. (продолженіе). Н. К.                                                                                         | 40-46   |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІІІ:                                                                                                               |         |

Содержаніе: Высочайшке новельніе.—Опредьленіе Святьйшаго Сунода.—Оть Харьковскаго Комитета Православнаго Миссіонерскаго общества.—Разрядный списокъ учениковъ Ахтырскаго духовнаго училища и разрядный списокъ учениковъ Купянскаго духовнаго училища, составленные посль годичных испытаній, за 1884/в учебный годъ.— Епархіальныя извыщенія.—Рапорть экзаменаціонной, по церковному пінію, коммиссіи.—Отзывь о катихизическихъ поученіяхъ священника Сумской Пророко-Ильинской церквя, Андрея Ставровскаго.—Объявленіе духовенству Купанскаго училищнаго округа.—Предметы занятій очередняго Ахтырскаго училищнаго събзда духовенства.—Оть правленія Купянскаго духовнаго училища.—Извістія и замітки.—Объявленія.

ХАРЬКОВЪ. липографія обружнаго штава, немецкая № 26. 1885.

### "В БРА и РАЗУМЪ"

#### состоить изъ трехъ отделовъ:

- 1. Отдель церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслё: изложеніе догматовъ въры, править христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрёніе замёчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, одинмъ словомъ все составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2.Отдѣлъ философскій. Въ него входять пзслёдованія пзъ области филосософін вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философін, также біографическія свёдёнія озамёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдѣльные случан изъ ихъ жизни, болёю или менёе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примѣчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свѣтлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе близко къ природѣ человѣка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемий въ Харьковской енархін, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для харьковскаго духовенства "Енархіальния Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ "Листовъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской енархін, свъдънія о внутренней жизни енархін, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезния для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въмъсяцъ, по восьми и болъе листовъ въ нандомъ №

Ціна за годовое изданіе 10 руб. съ пересылкою.

PARCPOREA BY VILLATE REHELT HE MOUNCEVELCU.

Подписна принимается: въ Харьковѣ: въ Редакціи журнала "Вѣра и Разумъ" при Харьковской Духовной Семинарій, въ свѣчной лавкѣ при Покровскомъ Архіерейскомъ Монастырѣ, въ конторѣ типографіи Окружнаго Штаба, Нѣмецкая, № 26 и въ кийжномъ магазивѣ В. и А. Бирюковыхъ, Месковская, № 7; въ Москвѣ: въ книжномъ магазивѣ Андрея Николасвича Ферапонтова; въ Петербургѣ въ книжномъ магазивѣ Андрея Николасвича Ферапонтова; въ Петербургѣ въ книжномъ магазивѣ Тузова, Садовая, д. № 16.

Въ редавцін журнала "Въра и Разумъ" межно получать полные экземпляры ея изданія за прошлый 1884 годъ, по прежней цінт, и "Харьк. Епарх. Вітдомости" за 1883 годъ, по уменьшенной цінт, именно по 5 (вмісто 7) рублей за экземиляръ съ пересылкою.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ

СТАТЕЙ

#### зогословско-философскаго журнала "ВБРА и РАЗУМЪ"

#### т. П.—ч. Т.

#### OTABAT BUACCOECKIÄ.

Объ основныхъ началахъ философскаго познанія. — Профессора Московской духовной академін B. Kydpseuesa (стр. 1-21, 53-77 и 99-122).

Философскія письма. Письмо второе. —В. Болишной (стр. 22—34).

" претье. пре

Изреченія древнъйшихъ греческихъ мыслителей, выбранныя изъ сочиненій Діогена Лаэрція, Шлутарха, Стобея и др. (продолженіе).— И. К. (стр. 35—51, 145—158, 188—200, 320—335, 485—492 и 578—586) \*).

Въра и знаніе, въра и жизнь.—Свящ. *Т. Буткевича* (стр. 78—89, 123—144 и 226—240).

Нисьма философа Сенеки (продолженіе).—\* (стр. 90— 98, 241— 246, 291—296, 336—346, 393—394, 436—442 и 528—538) \*\*).

Судьбы идеи о Богѣ въ исторіи религіозпо-философскаго міросозерцанія древней Греціи (продолженіе).—И. Корсунскаго (стр. 159—179, 201—225 и 247—280).

Исторія философіи въ отношеніи къ откровенію. — М. Остроумова (стр. 297—311, 347—377, 443—465 и 539—558) \*\*\*).

Къ характеристикъ взглядовъ и направленій въ современной занадной литературъ по вопросамъ религіознымъ и философскимъ.— П. Р—ева (стр. 312—319).

<sup>\*)</sup> Продолженіе-и во 2-й части: см. оглавленіе.

<sup>\*\*)</sup> Продолженіе-- и во 2-й части; см. оглавленіе.

<sup>\*\*\*)</sup> Продолженіе-н во 2-й части: см. оглавленіе.

Цицеронъ и его Тускуланскія бестаці.— Ө. Садова (стр. 378—392) \*).

Идеализмъ и реализмъ (продолженіе).—Профессора Кіевской дуковной академін *И. Линицкаго* (стр. 395—412 и 493—516) \*\*).

Отношеніе перваго христіанскаго философа къ языческой философіи.—А. Сергіевского (стр. 413—429 и 466—484).

Къ вопросу о необходимости учрежденія при нашихъ университетахъ психологическихъ обществъ. — Д-ра медиципы  $\Lambda$ . Шилтови (стр. 430-435).

А. Гелленбахъ. Индивидуализмъ въ свѣтѣ біологіи и современной философіи. Перев. В. Соловьева. С.-П. В. 1884 г.—И. Чистовичи (стр. 517—527)

Ученіе Фейербаха о сущности и происхожденіи религіи.—11. Стыплова (559—577) \*\*\*).

<sup>\*)</sup> Продолжение и во 2-й части: см. оглавление.

<sup>\*\*!</sup> Продолжение-- и во 2-й части: см. оглавление.

<sup>\*\*\*)</sup> Продолжение-и во 2-й части: см. оглавление.

Π (στει νοούμεν.

Впрою разумње аемъ.

E sp. Xl, 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ. Гюли 15 дня 1885 года.

Цепзоръ, Протојерей Т. Павловъ

#### ПЛУТАРХЪ ХЕРОНЕЙСКІЙ

И

#### СВ. ВАСИЛІЙ ВЕЛИКІЙ.

(ОПИТЬ ПРАВОСЛАВНЫХЪ ОТНОШЕНІЙ ХРИСТІАНСТВЛ КЪ ФЕЛОСОФІП):

Четвертый въкъ нашей эры есть по преимуществу ожесточенной борьбы различныхъ религісзныхъ ученій и догматовъ. Христіанство борется съ язычествомъ и іуданзмомъ, да и въ средъ самихъ христіанъ одна за другою возникаютъ многочисленныя секты, расходящіяся между собою маніи основныхъ истинъ религіи и ведущія нескончаемые споры о природъ и личныхъ свойствахъ Божества, номъ отношеніи лицъ Св. Троицы, о тайнъ воплощенія и т. п. догматическихъ вопросахъ. Постепенно эти споры принимаютъ все болже и болже страстный характерь, разногласіе сектантовъ переходить въ открытую вражду, а эта вражда поводъ къ столкновеніямъ, неріздко разрізнающимся кровавыми событіями. Перев'ясь вы борьб'я обыкновенно выпадаетъ на долю той партіи, которая имбеть за себя авторитеть императора, но на императорскомъ престолъ смъняются следующія самымъ противоположнымъ направленіямъ, смёны каждый разъ влекуть за собою всё крайности ціи. Миланскій эдикть, повидимому, дароваль полную свободу всимъ культамъ, призналъ полное равенство за всѣми въданіями, но уже черезъ два года послъ него (315 г.) были вновь возстановлены во всей силь эдикты Веспасіана и Се-

вера, запрещавние римскимъ гражданамъ переходъ въ јудейство, а съ 325 года, со времени Никейскаго собора, манихеи, допатисты, аріане и другіе еретики начинають подвергаться преслъдованію со стороны правительства, какт мятеленики и враги государства 1). При Констанція это преследованіе распространяется и на язычниковъ. Онъ не довольствуется конфискаціей ихъ храмовыхъ сокровищъ подобно своему предшественнику, но ниспровергаеть самые храмы публичное отправленіе божествъ и налагаетъ запрещение на ихъ культа. Вследъ за нимъ на престолъ восходитъ Юліанъ, съ водареніемъ котораго паганизмъ вновь подымаетъ голову. Юліань, въ противоположность Констанцію, береть подъ свое нокровительство языческія піколы, обновляетъ павшія и опухристіанскіе стълыя капища, во многихъ городахъ предаетъ церкви огню, либо обращаеть ихъ въ языческие храмы, воздвигаетъ на кесарійскихъ христіанъ гоненіе за то, осм'єливаются разрушить святилище Фортуны, не щадить даже язычниковъ, оставшихся безучастными къ этому поступку христіань, и тімптся странною мечтою, на началахь александрійскаго мистицизма и теургіи Ямблиха, влить новую жизнь въ омертвълыя формы греческого политеизма и даже всф религін древняго міра соединить въ общемъ культь царя-Солнца. Рапияя смерть разрушаетъ всё его планы, и власть послё непродолжительнаго правленія Іовіана переходить къ Валентиніану и его брату и соправителю Валенту. Последній изъ береть на себя обязанность защитника и этихъ государей даже апостола аріанизма, съ пропов'єдниками этой ереси предпринимаеть походъ на востокъ для обращенія въ аріантство вськи приверженцеви другихи ученій и преслідуеть задачу съ сленою ревностью фанатика. Наконецъ Өеодосій Великій въ своей религіозной политикъ ръшительно становится на сторону строгаго православія, предпринимаеть цілый рядъ мбръ къ окончательному подавленію ереси Арія и въ то же время наносить последній ударь язычеству. Онъ крываеть, частью совершенно уничтожаеть языческіе храмы,

<sup>1)</sup> Codex Theodos. XVI, 5, 1, a. 326.

еще не тронутые его предшественниками, прекращаетъ жертвоприношеніе языческимъ божествамъ, писпровергаетъ ихъ алтари, а упорныхъ приверженцевъ политеизма приказываетъ клеймить какъ преступниковъ, и вообще подвергаетъ самому безпощадному преслѣдованію.

Естественно, что при такихъ постоянныхъ колебаніяхъ, при такой безпрерывной борьбь религіозныхъ ученій, - борьбь, увлекающей всв классы общества, всв сословія и состоянія, раздъляющей все государство на нъсколько враждебныхъ другъ другу партій, приміры дикихъ проявленій фанатическаго ожесточенія были нер'єдки. Если Юліанъ обрекаль христіанское юношество на коспъніе въ грубомъ певъжествъ, запрещая христіанскимъ реторамъ и грамматикамъ читать лекціи въ общественныхъ школахъ, жегь церкви и не отступалъ даже предъ союзомъ съ іудеями, которымъ объщалъ разныя льготы и милости въ томъ случав, если они станутъ оказывать ему поддержку въ борьбъ съ христіанами, то и христіане въ свою очередь не всегда могли воздержаться отъ силія и въ пылу неразумнаго рвенія къ въръ за одно съ капищами языческихъ божествъ, съ ихъ изображеніями и принадлежностями ихъ культа, неръдко безжалостпо истребляли и находившіяся при храмахъ книгохранилища, какъ это напримъръ произопло въ Александрія при разрушеніи храма Сераписа въ царствование Өеодосія ІІ и Валентиніана ІІІ. счастію для науки фанатическое ослепленіс невежественной толны встричало энергическое противодъйствіе со выдающихся Отцевъ Церкви, которые, помня завъть апостола "вразумлять безчинныхъ", старались всячески воспрецятствовать безсмысленному вандализму. Ратуя противъ язычества, противъ безиравственности и грубости языческихъ культовъ, они однако вовсе не находили опаснымъ для въры или благочестія читать языческихъ поэтовь, ораторовь или историковь, ахиивэдх, иідоэт философовт глубокомысленныя естествоиспытателей. Мало того, многіе изъ знаменитьйшихъ представителей православія ознакомленіе со св'ятскою наукою изучение великихъ образцовъ поэтическаго творчества философскаго мышленія считали даже необходимою пропедев-

тикою для надлежащаго пониманія книгъ Св. Писанія, и теми ревнителями всею силою слова боролись съ христіанскаго ученія, которые хотели ограничить умственное образование юношества однимъ только изучениемъ жія. "Надобно-ли презирать небо, землю и воздухъ", говоритъ св. Григорій Назіанзинь, "за то, что они служили предметами поклопенія для людей, которые вм'єсто Бога чтили тварь Бога? Не будемъ же презирать и науку потому только, что инымъ она не вравится, и почтемъ враговъ ея людьми грубыми невъжественными. Имъ хотелось бы, чтобы весь міръ дилъ на нихъ, дабы ихъ невъжество могло скрыться въ общемъ невъжествъ" 1). Св. Василій Великій посвятиль даже цылый трактать этому вопросу, задавшись мыслію доказать, что свытской науки по отношению къ богословию опредилена роль служебная, что при добромъ желаніи и умінь в надлежащимъ образомъ пользоваться ими и изъ языческихъ сочиненій можно извлечь многое для вёры и благочестія, что въ рукахъ мастера они могутъ даже служить къ вящиему торжеству богооткровенной истини. По его словамъ, мы не сразу бываемъ въ состояни уразуметь великій и полный таинственной глубины смыслъ священныхъ писаній; "но, пока по расту не можемъ изучать глубину смысла ихъ, мы и въ другихъ писаніяхъ, не вовсе отъ нихъ далекихъ, упражняемъ на время духовное око, какъ въ некоторыхъ теняхъ и зерцалахъ, подражая упражияющимся въ деле ратномъ, которые, пріобрътя опытность въ ловкомъ движеніи рукъ и ногъ, выгодами этой игры пользуются въ самыхъ битвахъ" 2). Существуетъ ли между наукою свътскою и ученіемъ божественнымъ какое либо взаимное сродство, или нътъ, Василій Великій находить во всякомь случав для христіанина знакомство съ первою необходимымъ; даже при отсутствіи такого сродства по-

<sup>1)</sup> Sancti Gregorii Nazianzeni opera, ed. Billii, t. l, p. 324.

<sup>2) &</sup>quot;Творенія св. Отцевь въ русскомъ переводь, издавлемия при Московской духовной академін". М. 1846. Томь VШ, стр. 346. Подянний тексть этого мьсга см. въ изданіи Garnier "Sancti Basilii opera", Parisiis, 1721—1730. t. Пр. 174. Присодя для удобства русскихъ читателей всв Belegetellen по означенному переводу, я позволяю себь изрыка замынять устарымя выраженія его болье новыки.

лезно изучать различія обоихъ ученій, сравнивая ихъ между собою и воочію убъждаясь въ превосходствъ лучшаго 1). Этошкола, въ которой кринетъ умъ, развивается способность сужденія, закаляется правственное чувство. Впрочемъ онъ скорве склоняется къ признанію, нежели къ отрицанію тъсной связи между свётскою наукою и богословіемъ. По его мнвнію, первая служить украшеніемь втораго, подготовляеть къ нему,-такъ сказать, прокладываетъ къ нему дитъ въ его изученіе. "Конечно, собственное превосходство зрвлыми плодами, дерева", говорить онь,— "изобиловать оно носить на себъ и нъкоторое украшение, -- листы, лющіеся на вётвяхъ; такъ и въ душё истина есть преимущественный плодъ, но не лишено пріятности и то, если облечена душа внишнею мудростью, какъ листьями, которые дереву пристойи сообщаютъ служать покровомъ плоду ный видъ. Почему говорится, что и тотъ славный сей, котораго имя за мудрость у всёхъ людей было весьма возвеличено, сперва упражняль умъ египетскими науками, а потомъ приступилъ къ познанію Сущаго 2). А подобно ему и въ позднъйшія времена о премудромъ Даніилъ повъствуется, что онъ въ Вавилонв изучилъ халдейскую мудрость и тогда уже коснулся божественныхъ уроковъ" 3).

Отцы Церкви, на слова которыхъ л ссылался, и сами воспитались на образцовыхъ писателяхъ древности. Васплій Великій былъ почитателемъ Илатона и Плутарха, Іоаннъ Златоустъ прекрасно изучилъ Демосеена, которому старался подражать, Григорій Назіанзинъ слагалъ свои гимны по образцу Каллимаха. Въ ихъ сочиненіяхъ, выдающихся какъ бы свътлыми точками на общемъ безцвѣтномъ фонѣ греческой послѣклассической литературы, насъ неожиданно поражаетъ то же рѣдкое сочетаніе необыкновенной силы слова съ внѣшнимъ изяществомъ и прелестью выраженія, та же глубина мысли,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tsop. VIII, crp. 347.—Garnier, t. II, p. 175.

<sup>2)</sup> На примъръ Монсея св. Василій Великій ссылается и въдругомъ мъстъ,— именно въ началь своего "Шестоднева". Тотъ же примъръ приводять и святой Іустинъ (cohortatio ad gentes) и Климентъ Александрійскій (Strom.).

s) Garnier, l. s. l.—Твор. въ прив. и.

тоже чувство мёры и красоты, которымъ мы удивляемся въ произведеніяхъ греческихъ классиковъ. Древней Греціи выпала великая миссія служить для всёхъ вёковъ наставницею воспитательницею отдельных личностей и целых народовь. Поднавии римскому владычеству, она, по м'яткому выраженію латинскаго поэта, пленила своихъ суровыхъ победителей и въ грубый Лаціумъ внесла плоды своей цивилизаціи. Презираемый и унижаемый graeculus (гречинъ) сделался учителемъ гордаго римлянина, греческій языкъ сталь органомъ образованныхъ классовъ римскаго общества, и на греческой литературы создалась литература римская. Иоздифе подъ въяпіемъ греческихъ же идеаловъ зародилось на западъ и то великое движеніе, которое извъстно подъ именемъ рожденія наукъ и искусствъ п которое отмътило собою начало новаго періода въ жизни человачества. Въ наше время изученіе греческихъ классиковъ полагается въ основаніе такъ называемаго гуманитарнаго образованія и признается однимъ ись самых важных воспитательных средствъ. Какъ Антей, принасаясь къ землъ, всякій разъ обръталь въ этомъ прикоспосенін новый приливъ силъ, такъ въ произведеніяхъ древнегреческихъ мастеровъ цёлыя сотни людскихъ поколеній переставали черпать великія идеи, становившіяся источникомъ и ихт собственной плодотворной деятельности.

Въ четвертомъ въкъ по Р. Х., когда жилъ и дъйствовалъ св. Василій Великій, традиціи прошлаго въ Греціи еще не умерли. Въ школахъ, какъ и въ пору былой свободы и процетанія греческихъ государствъ, средоточіемъ всѣхъ научныхъ занятій было изученіе классиковъ, преимущественно же Гомера, съ котораго учебный курсъ начинался и которымъ заканчивался, который подлинно былъ альфа и омега свѣтской науки. По Гомеру обучались дѣти чтенію, его поэмы давали имъ неистощимый матеріалъ для заучиванія науизустъ, его герои наставляли ихъ въ правилахъ нравственности и житейской мудрости, его стихи служили темами для грамматическихъ и реторическихъ упражненій. Словомъ, та роль, которая вынала на долю Виргилія въ школахъ европейскаго занада, на востокъ всецьло принадлежала Гомеру. Въ немъ

видъли идеалъ мудрости, добродътели, художественной красоты. Василій Великій, со словъ какого-то знатока гомерическаго эпоса, -- быть можеть, Либанія, лекціи котораго онъ слушаль вмёстё съ Юліаномъ (впослёдствіи императоромъ) въ Авинахъ, прямо заявляеть, что "все стихотвореніе Гомерово есть хвала добродътели, и все у Гомера промъ придаточнаго ведетъ къ сей цёли" 1). Такимъ образомъ на него смотрёли почти исключительно какъ на учителя правственности и сообразно съ тъмъ пріучались толковать его поэмы не столько съ эстетической, сколько съ этической стороны. За Гомеромъ следовало изученіе Гезіода, трагиковъ, Геродота, Өукидида и славивышихь аттическихь ораторовь. По образцу последнихь молодые люди учились писать и произпосить рфчи. На техъ пунктахъ, въ которыхъ усматривали особенно глубокій философскій или моральный смысль, останавливались съ преимущественнымъ вниманіемъ и перъдко посвящали имъ спеціальные трактаты. Этой школьной привычкъ къ экзегетическимъ упражненіямъ мы обазаны, между прочимъ, столь ранвысокимъ развитіемъ богословской герменевтики, блестящимъ результатомъ котораго являются многочисленные этзегетическіе труды Оригена, Евсевія, Василія Великаго, Іоанна Златоуста и др. Умъ, навыкшій въ школ'є не пропускать ви одной мысли, ни одпого слова изучаемаго автора безъ того, чтобы пе дать себф полнаго отчета въ прочитанномъ, не могъ относиться иначе и къ чтенію Св. Писапія, за учное изучение котораго христіанскіе юноши принимались по окончании курса свётскихъ паукъ. Въ священныхъ книгахъ, какъ въ гомерическихъ стихотвореніяхъ, не довольствовались они прямымъ, непосредственпнымъ значеніемъ словъ, но старались пропикнуть мыслью до самаго глубокаго, сокровеннаго, таинственцаго смысла ихъ и дать имъ самое широкое и щее толкованіе. Въ ту пору эклектизма, о которой идетъ ръчь, богословіе и наука свътская подавали другь другу руку въ дълъ умственнаго и нравственнаго образованія юношества, и эта связь двухъ столь различныхъ по духу и характеру

<sup>1)</sup> Garnier, t. II, p. 179.—Tsop. VIII, crp. 350.

вліяній способствовала бол'ве полному и многостороннему развитію молодыхъ людей. Отсюда становится понятнымъ множество цитатъ изъ древне греческихъ поэтовъ ковъ, какое встръчаемъ въ сочиненіяхъ церковныхъ писателей этого времени, та масса прямыхъ и косвенныхъ заимствованій изъ классиковъ, какая зачастую обнаруживается въ христіанскихъ разработкахъ темъ, затронутыхъ уже тъмъ или гимъ языческимъ авторомъ. Если юноща, выросшій въ христіанскомъ семействъ, не думалъ посвятить себя исключительно служенію Церкви; если онъ къ тому же происходилъ изъ богатой и зпатной фамиліи, и ему предстояло современемъ нять болве или менве выдающееся положение въ общественной жизни, то онъ не могъ довольствоваться тёмъ элементарнымъ образованіемъ, которое получалъ дома, въ семьъ, руководствомъ отца, матери или взрослыхъ братьевъ и сестеръ, но долженъ былъ ноступить въ какую-либо свётскую школу, даже побывать въ двухъ или трехъ и завершить свое образованіе въ одномъ изъ большихъ центровъ просвъщенія, -- въ Лониахъ, Александрін, Антіохін или Византін. Анны четвертомъ въкъ не утратили еще своей прежней репутаціи любимаго мъстопребыванія музъ и привлекали, какъ и древнее время, толпы учащейся молодежи. Къ авинскимъ софистамъ и реторамъ шли, какъ у насъ идутъ къ за последиимъ словомъ науки со всёхъ сторонъ,-изъ и съ европейскаго запада. Здёсь сталкивались самые разнородные элементы. Здёсь, сердцѣ ВЪ TOME Греціи, смягчающимъ вліяніемъ чисто греческой среды, характеръ суроваго римлянина терялъ значительную долю своей природной жесткости, пзибженный житель востока научался цвинть умвренность и простоту и пріобреталь вкусь на изя цному. Здёсь звучали голоса последнихъ корифеевь язычества, здесь читали лекцін реторики и философіи Либаній, Гимерій и Темистій, отсюда вынесь Юліанъ свою идею реорганизаціи политеизма на новыхъ философскихъ началахъ, – словомъ, продолжала кипъть работа мысли, продолжали царить выстіе духовные питересы надъ пошлостью обыденной жизни, и эти интересы связывали съфхавшихся съ разныхъ концовъ Римской

имперіи молодых людей узами самой искренней, теплой привязанности. Оставляя Авины по окончаніи курса наукъ, они проливали горькія слезы и навсегда сохраняли свътлое воспоминаніе объ этомъ городъ, еще сілвшемъ лучами своей прежней славы, еще не утратившемъ обаянія своего великаго прошлаго.

Циклъ научныхъ предметовъ, входившихъ въ программу высшаго образованія, котораго искали чужеземцы въ Авинахъ, завершала собою философія. Изученіе литературных знаменитостей, грамматическія и діалектическія упражненія, лекціи реторовъ, - все это служило собственно лишь подготовленіемъ къ философскимъ занятіямъ. Пытливый умъ грека, уже болье, чымь за поль-тысячи льть до Р. Х., начавній углубляться въ метафизическіе вопросы о сущности вещей, о бытіи небытіи и т.п., во времена Василія Великаго болье, чымъ когда-либо, интересовался решеніемъ проблемъ этого рода. Переживаемая въ ту пору греко-романскимъ міромъ борьба философскихъ и религіозныхъ ученій естественно поддерживала въ обществъ интересъ къ высшимъ вопросамъ въры и философіи, къ труднымъ проблемамъ онтологіи и догматическимъ тонкостямъ. Этотъ интересъ сказывался и въ жаркихъ превіяхъ на улицахъ и площадяхъ, и въ школьныхъ лекціяхъ, и въ массф полемическихъ сочиненій, изъ которыхъ многія дошли до насъ. Никто не отступалъ передъ попыткой понять и истолковать непостижимое, примирить съ требованіями человъческаго разума тайпы божественнаго откровенія, и, разумфется, каждый дёлаль это по своему.

Греческая философія IV вѣка запечатлѣна мистическимъ характеромъ. Въ то время философія не различалась отъ теологіи, и монахи именовали себя философами, тогда какъ философы по профессіи посили названіе теологовъ 1). Это было время, когда, по выраженію Целлера, "неоплатонизмъ впервые рѣшительно отдалъ себя на служеніе религіи и изъ философскаго ученія сдѣлался теологическою доктриною" 2). Неопла-

<sup>1)</sup> Etude historique et littéraire sur S-t. Basile par E. Fialon. Paris 1869 p. 228.

<sup>2)</sup> Zeller, Die Philosophie der Griechen, Leipzig, 1868. III, 2, S. 646.

тоники проникли всюду: они учили и въ Римѣ, и въ Александрін, и въ Авинахъ, и въ Константинополъ. Молодежь съ глубокимъ интересомъ прислушивалась къ ихъ туманному ученію, ища отвъта на волновавшіе ея умъ метафизическіе и нравственные вопросы въ философской системъ, гдъ странцымъ образомъ сочеталась Платонова идеологія съ физикою Аристотеля, стоическая этика съ мистическими ученіями востока. Курсъ неоплатонической философіи распадался на три отд'ьла, -- логику, физику и практику. Въ логикъ трактовали объ истинномъ, вероятномъ и кажущемся; физика заключала въ себь теологію, математику и теорію идей; практика обнимала этику, экономику и политику. Такимъ образомъ, начиная съ проблежь метафизическихъ, философія переходила къ вопросамъ высіней морали и пыталась опредёлить, въ чемъ состоить назначение человъка и каковы его обязанности къ себъ самому, къ семьв и обществу. На всемъ однако лежалъ отпечатокъ того религіозно-философскаго синкретизма, который цородило эклектическое направленіе, выработавшееся въ греческой философіи за два посліднія дохристіанскія столітія и въ описываемую эпоху ставшее господствующимь.

Въ твореніяхъ св. Василія Великаго, изъ коихъ къ нѣкоторымъ мы обратимся на следующихъ страницахъ, вліяніе современной ему греческой школы оставило весьма заменые следы. Происходи изъ довольно знатиой Каппадокійской фамилін, опъ получиль блестящее по своему времени образованіе, слушаль лекцін копстантинопольскихъ и авинскихъ знаменитостей, увлекался ими и самъ въ продолжение некоторато времени преподавалъ съ большимъ успѣхомъ реторику въ Кесарійской школь. Нельзя, следовательно, удивляться тому, что въ его нисьмахъ встръчаются цитаты изъ Гомера и другихъ греческихъ поэтовъ, что въ его экзегетическихъ и философскихъ трудахъ проглядываетъ близкое знакомство съ Илатономъ, Аристотелеми и Илотиноми, что его беседы иногда представляють не болье какъ попытку съ христіанской точки зрынія рышить одинъ изъ этическихъ вопросовъ, памфченныхъ Плутархомъ въ его "Moralia". При ближайшемъ разсмотръніи оказывается, что, черная изъ греческихъ авторовъ идеи, образы, сравненія, онъ

никогда не унижался до рабскаго заимствованія или подражанія, но на все налагалъ печать самостоятельной и оригинальной работы мысли, всему сообщалъ черты своей ипдивидуальности. Чтеніе классиковъ только вдохновляло его къ литературной діятельности и давало извізстное направленіе его личному творчеству.

Въ настоящемъ очеркъ предполагается выяснить отношеніе Василія Великаго къ Плутарху Херонейскому. Быть можетъ, еще и понынѣ недостаточно хоропю понимается вся сила того вліянія, какое суждено было оказывать на грядущія покол'внія этому писателю, не блещущему, повидимому, ни изяществомъ ръчи, ни геніальностью и самостоятельностью мыслей, ни новизною темъ, ни даже ученостью въ собственномъ смыслъ, такъ какъ нельзя назвать ученостью его обширную энциклопедическую образованность. Тайна этого вліянія заключается, помимо внёшняго интереса содержанія, главнымъ образомь въ той внутренней правдь, которою проникнуты его сочиненія, въ той сердечной теплотв и искренности топа, какими запечатлвнъ его разсказъ, въ благородстви и возвышенности его міросозерцанія, въ философскомъ спокойствіи и безпристрастіи его сужденій. Заставивъ исторію служить цілямь этики, опъ занялъ мъсто въряду надежньйшихъ руководителей юношества и уже въ древности былъ однимъ изъ напболѣе читаемыхъ и изучаемыхъ въ школъ авторовъ. Исторія всеобщей литературы можеть привести цёлый рядь имень болье или менье выдающихся писателей, воспитавшихся на сочиненіяхъ Плутарха. Такъ напр., уже Элій Аристидъ и Поліэнъ находились подъ сильнымъ его вліяніемъ, Авлъ Геллій многократно на него ссылается, Галенъ такъ же; Атеней и философы Александрійской піколы, какъ напр., Порфирій и Проклъ, заимствують изъ его произведеній не только частныя мысли, по и цёлые очерки, вносимые ими почти безъ измѣненій въ свои сочиненія; Эвнапій, Макробій, а въ особенности Евсевій, Сопатеръ, Стобей, Макарій Хрисокефалъ и др. пользуются Плутархомъ въ самыхъ широкихъ размърахъ; его идеи и образы кладутъ свой отпечатокъ на творенія Климента Александрійскаго и многихъ другихъ перковныхъ писателей; его повъствованія дають обильный матеріаль византійскимь компиляторамь <sup>1</sup>); наконець вы новыйнее время подъ его вліяніемь создаеть Шекспирь своего "Юлія Цезаря" и "Коріолана"; ему посвящаеть Монтень нісколько блестящихь страниць своихь "Опытовь", имь вдохновляются Монтескье и Жань-Жакь Руссо. Этическіе трактаты Плутарха были переводимы на арабскій и сирійскій языки <sup>2</sup>). Его авторитетное имя заслонило оть нась подлинныя имена авторовь множества философскихь произведеній, которыя потомство, вь знакь своей благосклонности къ этому популярному писателю, приписало ему, подобно тому, какъ Гомеру оно приписало не принадлежащіе ему гимны и "Маргита", а Платону—десятка полтора чужихь діалоговь.

Плутархъ и Василій Великій являются современниками двухъ крайнихъ моментовъ развитія того умственнаго движенія, которое выразилось въ системъ неоплатонизма. Это движение началось задолго до Аммонія Сакка и Плотина. Первые признаки его оказались уже въ сочиненіяхъ Аттика, Гарпократіона, Тавра, особенно же Нуменія, Апулея и Максима Тирскаго. Оно проявилось прежде всего въ томъ интересв, который стала возбуждать въ лучшей части образованнаго общества теологическая и этическая сторона Платоновой философіи. Люди, здравый смыслъ которыхъ не могъ примириться съ бездушными и грубыми формами греко-римскаго политеизма, но въ сердц'є которыхъ не умерла еще потребность віры, искали удовлетворенія этой потребности въ Платоновомъ идеализмъ. Подъ вліяніемъ возвышенныхъ понятій Платона о Божествъ жажда истиннаго богопознанія возрастала, и вотъ мы видимъ цёлый рядъ болъе или менъе удачныхъ попытокъ истодковать, дополнить и развить мысли Платона о Богв, о душв, о мірв. Являются комментаріи на относящіеся сюда діалоги его; являются

<sup>1)</sup> Обо всемь этомь смотри Volkmann, "Leben, Schrieftn und Philosophie des Plutarch von Chäronea, 2-te Ausg. Berlin 1873. B. I, S. 94 ff.

<sup>2)</sup> На арабскій языкь переведены сочиненія: de placitis phllosoph., de coh. ira, de inimic. ntil, de virt. morali. На спрійскій языкь были переведены de coh. ira" и утраченный въ настоящее время въ оригиналь трактать περί γυμνασίας. См. Wenrich, De auctorum graecorum versionibus et commentariis Syr. Arab. Armen. Pers. commentatio. Lips. 1842. p. 225.—Volkmann, op. t. I, p. 105.

трактаты, опредъляющіе отношеніе его философіи къ философіи Аристотеля; является, наконецъ, цѣлал масса простыхъ и безпритязательныхъ сочиненій, имѣющихъ цѣлью лишь подготовить новичковъ въ дѣлѣ философскаго мышленія къ изученію системы Платона, или популярно излагающихъ наиболѣе темныя стороны этой системы. Среди такихъ популяризаторовъ платонизма Плутархъ Херонейскій занимаетъ самое видное и почетное мѣсто.

Следуя частью собственной склонности, частью увлеченный общимъ направленіемъ времени, Плутархъ останавливается по преимуществу на вопросахъ религіи и этики, которые, по его мевнію, составляють центральный пункть всякой философіи. Стремленіе къ истин'я для него есть стремленіе къ богопознанію, а богопознаніе-величайшій дарь, какой только можеть человъкъ получить отъ Божества. Этотъ даръ однако есть актъ совершенно свободной воли Божества, которое сообщаетъ человеку все прочія блага, какт нечто впешнее, истипу-же удемяеть ему какъ-бы изъ собственнаго естества <sup>1</sup>). Человъческій разумъ безсиленъ въ решеніи важнейшихъ теологическихъ вопросовъ; въ этомъ дёлё для него необходима поддержка и помощь свыше. Молитва, воздержание отъ страстей, отъ излишествъ въ пищъ, стръшение отъ всикихъ житейскихъ заботъ и попеченій открываеть ему путь къ въдінію Высочайшаго, приготовляетъ его къ познанію божественной истины 2). Если привыкаетъ, вследствіе спльныхъ ощущеній радости или страданія, относиться къ измінчивому и преходящему, какъ къ сущему, то она становится следою для истинно сущаго; она теряеть тоть органь, то око, которое стоить тысячи тылесныхъ очей, которымъ однимъ можно созерцать божественное. Наоборотъ, когда взоръ отъ Божества обращается къ міру, какъ къ Его созданію, то человъкъ ощущаеть высшее религіозно-эстетическое удовлетвореніе: міръ является тогда для его чистой души достойнымь храмомь Божества и откровеніемъ божественнаго духа, въ немъ разлитаго и имъ управ-

<sup>1)</sup> De Iside et Osir. cap. I (Plutarchi Moralia, edit. Didot, Parisiis. 1841. Vol. I, p. 430).

<sup>2)</sup> Ibidem.

ляющаго. Собствениая практическая дёятельность человёка, проявляющаяся въ этомъ мірѣ, имѣетъ тогда прочное и надежное правственное основаніе <sup>1</sup>).

Эти мысли еще далеки отъ неоплатоническаго мистицизма. Съ свойственною ему ясностью взгляда Плутархъ не пошелъ еще въ своихъ умосозерцаніяхъ дальше молитвеннаго возношенія души къ Богу и умфренной аскетики. Но уже ближайшіе послѣдователи его были менфе осторожны въ этомъ отношеніи. Признавая божественное происхожденіе души и разсматривая матерію, какъ зло (Цельзъ), тѣло, какъ темницу души (Нуменій), они стали на ту дорогу, которая современемъ должна была повести къ динамическому пантеизму неоплатониковъ....

Плутархъ жилъ и действоваль въ конце перваго и начале втораго стольтія по Р. Х.; въ следующемъ затемъ стольтіи неоплатонизмъ достигаетъ въ лицв Плотина и Порфирія своего высшаго пункта; ко времени-же Василія Великаго поступательное развитие его вполнъ заканчивается. Въ это время, по словамъ Вашеро́ (автора книги "Histoire critique de l'Ecole d'Alexandrie), "процессъ творчества уже завершился, и на смену его явились полемика и комментированіе". Въ школахъ, какъ я сказаль, неоплатоническая философія продолжала господствовать, но преподаватели ея ограничивались сообщеніемъ того, что было выработано ихъ предшественниками, и ничего или почти ничего не прибавляли къ ихъ работв. Отъ Григорія Назіанзина мы узнаемъ, что Василій Великій тщательно изучиль всё части этой философіи, быль прекрасно знакомъ и съ мистицизмомъ Плотина, и съ теургіею Ямблиха и серьезно увлекался философскими занятіями, усифхами въ которыхъ превосходиль всёхь своихъ школьныхъ товарищей. Его глубокій, проницательный умъ обладаль всёми свойствами, необходимыми для этихъ занятій, а присущая ему отъ природы акгивность не допускала механического воспріятія готовыхъ доктринъ, побуждая взвъшивать изучаемыя философемы на въсахъ

<sup>1)</sup> De tranquil. animi, cap. XIX (Didot, I, p. 578). О религіозных возэрвнізхъ Плутарха см. главнымъ образомъ прекрасное сочивеніе: Dr. Wilhelm Möller, Ueber die Religion Plutarchs. Rede beim Antritt des Rectorats. Kiel. 1881-Тавже: Zeller, Die Phil. d. Gr. III, 2, S. 148 ff.; Volkman, op. l. II, p. 247—323.

собственнаго разума, подвергать ихъ самостоятельному изследованію. Такое изследованіе не разъ приводило его къ горькому разочарованію, не разъ заставляло усумниться въ возможности и пользе философствованія. Къ счастью всякія крайности были противны его натуре, и онъ сумель остаться философомь, не переставая быть христіаниномь, сумель примирить Платона съ Библіею.

Платонъ былъ безъ сомнѣнія для Василія Великаго наиболѣе симпатичнымъ изъ всѣхъ мыслителей древности, и въ этой симпатичнымъ изъ всѣхъ мыслителей древности, и въ этой симпатіи кроется, между прочимъ, причина той близкой связи, которую не трудно открыть между сочиненіями Василія Великаго и сочиненіями Плутарха,—этого популярнаго платоника. Не касаясь покамѣсть частностей, укажемъ сперва на единство нѣкоторыхъ ихъ общихъ возэрѣній.

Оба они сходятся между собою прежде всего въ томъ, что и тотъ, и другой разсматриваютъ теологію, какъ высшую и единственную цель философіи, а философію, какъ венецъ всехъ научныхъ запятій 1). По Плутарху, "стремленіе къ истинъвъ томъ, что касается боговъ, есть уже стремленіе къ самому Божеству, есть какъ-бы предвосхищение божественной святости путемъ изученія и изследованія, - дело боле благочестивое, нежели всякія религіозныя очищенія и служеніе въ храмахъ" <sup>2</sup>). Въ человической души оба они различають высшую духовную способность, — разумъ (τὸ λογικόν), стремящійся къ истинному и и чувственность, "силу страстную и неразумпрекрасному, ную, которая должна повиноваться и покоряться разуму"; равумъ есть божественное въ насъ, и, следуя его предписаніямъ, мы следуемъ впушеніямъ самого Божества; онъ одинъ существенно принадлежить намъ, а потому о немъ одномъ должны мы заботиться, доставляя тёлу лишь самое необходимое и такимъ образомъ "содълывая его неодолимымъ для страстей" 3). Разумъ движетъ насъ къ богопознанію; но, устремляясь мыслью

<sup>1)</sup> Cpas. Haup. Plut. de def. orac., 2 (Didot, I, p. 500) u S. Basilii op. II, p. 174.

<sup>2)</sup> De Is. et. Osir. 2 (Didot, I p. 430).

s) Didot, I, p. 74 (de adul. et am. 20); p. 46 (de audiendo, 1); p. 972 (de tranquil. an. 13). Basilii op. t. II, p. 18 sq. (Твор. VIII, сгр. 34 сл.); p. 184 sq. (Твор. стр. 359 сл).

къ Богу, мы, прониквутые сознаніемъ своей слабости, своего вичтожества, не можемъ сказать о Немъ ничего кромъ того, что Онъ есть единый истинно сущій, чуждый условій времени и пространства, чуждый всякаго измененія и преходимости 1). Теряясь въ противоръчіяхъ, когда дёло коснется объяспенія различныхъ явленій природы, мы, естественно, еще болье должвы быть осторожны въ разсужденіяхъ о вещахъ божественныхъ. Для насъ, ограниченныхъ смертныхъ, обнять умомъ божественное, по мибнію Плутарха, значить тоже, что судить объ идей художника по догадкамъ и предположеніямъ, будучи невъждою въ его искусствъ 2). "Непрестанно памятовать о Богь, говорить Василій Великій, благочестиво, и въ этомъ боголюбивая душа не знаеть сытости, но описывать словомъ божественное дерзко..... Чёмъ кто более, повидимому, преуспъеть въ въдъніи, тымь болье восчувствуеть свою немощь".... Впрочемъ изъ этого не следуеть, что должно совсемъ отказаться отъ решенія теологических вопросовь; напротивь, люди, которые подобно эпикурейцамъ проповъдують полный индифферентизмъ къ богамъ и религіи, не знаютъ подлинно, читаемъ у Плутарха, -- пи надежды, ни радости, ни увъренности въ счастін, ни утёшенія въ песчастіяхъ 3). Подобно этому Василій Великій высказываеть уб'ьжденіе, что, хотя-бы мы и не постигли тайнь божественной премудрости, но уже за одно намъреніе приблизиться къ пстинному богопознанію у Праведнаго Судін назначена немаловажная награда 4).

Подобно Плутарху Василій Великій съ особеннымъ предпочтеніемъ останавливается на этическихъ темахъ. Пороки его современниковъ нерѣдко побуждають его въ церковныхъ бесѣдахъ затрогивать различные нравственные вопросы и иногда тѣ самые вопросы, на которыхъ въ свое время останавливался Херонейскій философъ-моралистъ. Василій Великій при этомъ какъ-бы практически съѣдуетъ тому наставленію, которое Плу-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Plut. de ei Delph. 20 (Didot, I, p. 479). Basilii op. II, p. 130 sq. (Твор-VIII, 258 сл.).

<sup>2)</sup> De sera num. vind. 4 (Didot, I, p. 665).

<sup>3)</sup> Non posse suav. vivi sec. Ep. 20 (Didot. II, p. 1346).

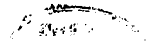
<sup>4) &</sup>quot;Шестодиевъ", 2-я бесьда, init.

тархъ даетъ въ своемъ трактатъ "de audiendo", и, заимствуя у него содержаніе, "инос дополняеть, иное исправляеть, иное выражаеть иначе, наконець иное и вовсе заново разрабатываетъ" і). Зачастую то, что у Плутарха служить предметомъ спеціальнаго трактата, — у Василія Великаго резюмируется въ нъсколькихъ строчкахъ или принимаетъ видь небольшаго размышленія но бываеть и такъ, что одна фраза, одинь небольшой отрывокъ изъ Плутарха развиваются Кесарійскимъ проповъдникомъ въ цълую бесъду. Сравненія, дълаемыя Плутархомъ, Василій Великій иногда повторяєть дословно; иногда-же, давъ волю фантазіи, пополняеть, украшаеть и видоизм'вняеть до неузнаваемости. Словомъ, вдёсь мы имеемъ дело съ результатомъ самостоятельной работы сильнаго ума, возбуждаемаго къ дъятельности интереснымъ чтеніемъ любимаго автора и по привычкъ, пріобрътенной еще въ школь, провъряющаго мысли языческаго философа съ христіанской точки зр'ввія.

Изъ твореній Василія Великаго, состоящихъ въ непосредственной связи съ этическими разсужденіями Илутарха, обыкновенно указывають только на двѣ бесѣды, а именно бесѣду "па окончаніе четырнадцатаго псалма" и "къ юношамъ о томъ, какъ пользоваться языческими сочиненіями". Ниже мы однако увидимъ, что къ сравненію могуть быть привлечены и нѣкоторыя другія его произведенія.

Бесвда "о томъ, какъ пользоваться языческими сочиненіями" по содержанію своему напоминаеть трактать Плутарха "de poëtis audiendis", но отличается отъ послѣдняго тѣмъ, что не ограничивается одними поэтами, а обнимаетъ и прозаиковъ. Оба разсужденія вызваны господствовавшимъ въ школѣ Платона и Плотина воззрѣніемъ на эстетически-прекрасное, какъ на низшую лишь ступень этически-прекраснаго 2), и, слѣдовательно, оба имѣли въ свое время важное педагогическое значеніе. Въ оспованіи обонхъ лежитъ любимая мысль сравниваемыхъ нами авторовъ о превосходствѣ философіи (и теологіи, какъ ея средоточнаго пункта) надъ всѣми прочими областями человѣческаго знанія. Оба написаны живымъ и легкимъ язы-

<sup>2)</sup> Volkmann, Leben, Schr. u. Phil. d. Plut., II, S. 323.



<sup>1)</sup> Didot, I, 49.

комъ, снабжены массою примъровъ и иллюстрацій, свидътельствующихъ о громадной пачитанности ихъ авторовъ, и бленцуть обиліемъ остроумныхъ и мъткихъ сравненій.

Плутархъ и Василій Великій исходять изъ того положенія, что произведенія греческой литературы, -- и въ частности произведенія поэтическія, -заключають въ себ'в много вреднаго, много ложнаго, много безнравственнаго, такъ что, приступая къ ихъ изученію, нужно заранве освоиться съ пріемами этической критики. Оба сравнивають чтеніе поэтовь съ удовольствіемь, получаемымь оть вкусной пищи, и настаивають на необходимости различать и въ томъ, что питаетъ нашу душу, здоровое оть нездоровато 1). Они вспоминають при этомъ объ Одиссев, который заткнуль своимь спутникамъ уши воскомъ, чтобы оградить ихъ слухъ отъ обольстительнаго цвнія сирень; подобнымъ-же образомъ и юноша долженъ пропускать мимоушей непристойныя и безстыдныя рфчи 2). Привычка къ дурнымъ словамъ незамътно ведетъ и къ дурнымъ дъламъ; сладострастная музыка, позорныя півсни и безнравственные разговоры вносять въ правы и жизнь разлагающее начало, портять и развращають людей 3). Голько растворяя поэтическій вымысель философскимъ размышленіемь и привыкая отыскивать въ пріятномъ полезное, можно уберечься отъ зла, "ибо и пчелы пе на всв цввты равно садятся и съ тъхъ, на какіе нападутъ, не все стараются унести, но, взявъ, что пригодно на ихъ дѣло, прочее оставляють нетропутымъ 4).

Чего же мы должны избътать въ поэтическихъ произведеніяхъ?—Прежде и старательные всего — ложныхъ представленій о Божестві. Въ вопросахъ религіи и философы теряютъ голову, хотя они посвящаютъ себя исключительно познанію сущаго; что же касается поэтовъ, то они сплошь и рядомъ частью намъренно, частью невольно вводять насъ въ самыя грубыя заблужденія. Они описываютъ безпрерывныя распри

<sup>1)</sup> Plut de p. aud. 1; S. Bas. II, p. 184.

<sup>2)</sup> Plut. l. l. S. Bas. ibid. p. 175.

<sup>1)</sup> Plut. de p aud. 4 (Didot, I, p. 23), 8 ad fin. (p. 34.)—S. Bas. ibid. p. 175, 188 (Твор. VIII, стр. 348, 360).

<sup>4)</sup> S. Bas. op. II, p. 176 (Tsop. VIII, crp. 349). Plut. de p. aud. 1 ad fin. 12 init.

боговъ, говорять объ ихъ любовныхъ похожденіяхъ, о пышныхъ пирмествахъ; стремясь внести въ свои стихотворенія побольше разнообразія, занимательности и движенія, они представляють боговь со всеми недостатками человеческой природы, забывая о томъ, что Божеству присуще безстрастіе и непогръщимость 1). Да и при изображении людей они зачастую останавливаются не на лучшихъ ихъ сторонахъ. Выло-бы очень ошибочно видъть въ ихъ герояхъ идеалъ возможнаго для человита совершенства. Поэзія есть искусство подражательное; она воспроизводить жизнь такою, какова она въдъйствительности. Поэтому следуеть остерегаться, чтобы, увлекцись прекрасною формою поэтическаго произведенія, "незам'ятно не принять чего-нибудь худаго, какт иные съ медомъ глотаютъ ядовитыя вещества". Ипогда правственные принципы самихъ поэтовъ не отличаются достаточною чистотою: они веръдко "злословять и насміхаются", "ограничивають блаженство раздольнымъ столомъ и разгульными пъснями" 2) и проч.

Напротивъ должно останавливаться на техъ местахъ изучаемыхъ сочиненій, гдв восхваляется добродвтель и порицается порокъ. Примъры доблестныхъ мужей должны насъ побуждать къ соревнованію; ихъ подвиги и изръченія слъдуеть запоминать и въ соотвътствующихъ случаяхъ жизни принимать къ руководству. Такъ воспоминаніе объ Ахилів, подавляющемъ свой гиввъ въ присутствіи Пріама, — Периклв, провожающемъ своего поносителя со свътильникомъ до дома,---Эвклидъ Мегарскомъ, Сократъ и др. можетъ остановить человъка въ минуту раздраженія и, если не совершенно обуздать его страсть, то по крайней мъръ сдержать ее въ должныхъ границахъ. Подобнымъ-же образомъ люди, неравнодушные къ вину и жепщинамъ, примфрами трезвости и цфломудрія могуть быть отклонены отъ излишествъ въ этомъ отпошения 3). Кто старается извлечь для себя пользу изо всего, въ томъ, какъ въ большихъ ръкахъ, отовсюду понемногу прибываетъ многое 4). Этическое толкование поэтовъ подготовляетъ душу

<sup>&#</sup>x27;) Plut. ibid., 2 ad fin., 7 ad fin.; S. Bas. ibid.

<sup>2)</sup> Plut ibid 8; S. Basil. ibid.

<sup>3)</sup> Plut. ibid. 11; S. Basil. II, p. 179. (Trop. VIII, crp. 354 ca.).

<sup>4)</sup> S. Basil. II, p. 184. (Tsop. VIII, crp. 365).

юноши къ философскимъ занятіямъ и движетъ къ нимъ. Онъ, какъ-бы привыкнувъ такимъ образомъ смотръть на солнце въ водъ, обращаетъ наконецъ свои взоры къ самому свътилу 1).

Впрочемъ, будучи совершенно сходны между собою по идеъ и содержанію, оба сравниваемыя произведенія различаются въ нъкоторыхъ частностяхъ, и это различіе иногда весьма характерно для ихъ авторовъ. Плутархъ напр., говоря о поэзіи, не находить возможнымь совершенно обойти теоретическую сторону предмета и довольно подробно распространяется о свойствахъ поэтическаго языка (тестая глава); Василія Великаго напротивъ занимаеть одна только реальная сторона. Плутархъ въ своемъ трактатъ "de poëtis audiendis" отъ начала до конца сохраняеть тонъ старшаго и болже опытнаго совътника; въ беседе Василія Великаго съ перваго слова слышится не только пастырь и наставникъ, но и властный обличитель общественныхъ пороковъ. Плутархъ считаетъ для своей цёли вполив достаточнымъ, если въ произведеніяхъ поэтовъ ему удается найти возбужденіе для нравственной д'ятельности наставляемаго имъ юношества; цёль Василія Великаго шире: онъ ищеть въ языческихъ книгахъ оправдание для христіанскаго ученія о нравственности и старается доказать, что заповъди Спасителя не требують отъ человъка ничего невоз. можнаго, что оп'в находятся въ полномъ согласіи съ челов'вческою природою, что, следуя внушеніямь самой этой природы, лучшіе люди и въ языческомъ мірѣ поступали такъ, какъ будто имъ были извъстны Христовы заповъди.

Еще ближе стоять одно къ другому два другія произведенія нашихь авторовь,—Плутарховь трактахь "de vitando aere alieno" и бесёда Василія Великаго "на окончаніе четырнадцатаго псалма". Въ этой бесёдё, по словамь Фіалона, "устами Василія съ христіанской канедры въ сущности говорить Плутархь, хотя его мысли, его образы, даже самыя его выраженія столь естественно перемёшиваются съ мыслями, образами и выраженіями оратора и до такой степени сохраняють отпечатокъ его стиля, что нигдё нельзя замётить простаго заим-

<sup>1)</sup> Plut. ibid. 14 ad fin, S. Basil. II, 174.

ствованія и, читая беседу, вы писколько не подозреваете того, что она переполнена чужими красотами" 1). Здесь и тамъ вы встръчаете тоже содержаніе, тоть-же плань, тъ-же реторическіе пріемы и при всемъ томъ, сличая оба произведенія, на каждомъ шагу находите въ нихъ столько тонкихъ различій въ тонв, въ выборв доказательствъ, въ развитіи общей идеи, что говорить о простомъ подражании уже оказывается невозможнымъ. Ученикъ константинопольскихъ парафрастовъ преввощель своихъ учителей и съумфль оставить слфдь личнаго творчества даже тамъ, гдф ему только пришлось ограничиться изложеніемъ чужихъ мыслей. Въ качествъ христіанина онъ замъниль ссылками на авторитеть Св. Писанія ть аргументы Плутарха, которые основывались на примфрахъ изъ греческой исторіи и минологіи. Въ качествъ перковнаго проповъдника, привыкшаго силою слова потрясать своихъ слушателей, онъ возвысился до истиннаго павоса тамъ, гдв Илутархъ не пошелъ дальше реторической декламаціи. Съ свойственнымъ восточному жителю богатствомъ фантазіи онъ украсель и дополниль сделанныя Плутархомь сравненія, распространиль его метафоры и сообщиль его характеристикамъ драматическую живость, достойную Өеофраста.

Плутархъ и Василій Великій въ названныхъ произведеніяхъ возстаютъ противъ лихоимства. Съ одной стороны они возмущаются непростительною роскошью и легкомысліемъ, побуждающими людей прибъгать къ заимодавцамъ и принимать на себя обязательства, которыхъ они не въ состояніи выполнить, съ другой—съ самою безпощадною ръзкостью порицаютъ профессію тъхъ, которые на несчастіи ближняго строятъ собственное благополучіе. Наши авторы положительно убъждены, что не бъдность, не нищета заставляетъ человъка дълать долги, а расточительность, тщеславіе, привычка жить сверхъ состоянія. Плутархъ почти въ самомъ началѣ своего трактата говорить: "въ наше время люди, вслъдствіе роскоши, изнъженности и расточительности, хотя и могутъ, не пользуются своимъ, а занимаютъ у другихъ, тогда какъ нисколько

<sup>1)</sup> Fialon, Etude hist. et littéraire sur St.-Basile, p. 196.

не нуждаются въ томъ, что это такъ, вотъ доказательство: бъднявамъ въ долгъ никто пе даетъ, а даютъ тъмъ, которые хотять доставить себь нькоторый конфорть (εὐπορίαν τινά); они ' при этомъ представляють надежнаго поручителя, свидътельствующого, что имъ можно върить, --- хотя имущему совсемъ не слъдовало-бы прибъгать къ займамъ" 1). Это мъсто Василій Великій пополняеть следующимь образомь: "мы видимь, что доходять до займа не тъ, которые нуждаются въ необходимомъ (имъ никто и не повърить въ долгъ), но занимаютъ люди, которые предаются безразсчетнымъ издержкамъ и безполезной пышности, раболенствують женскимь прихотямь. Жена говорить: "мив нужно дорогое платье и золотыя вещи, сыновьямъ необходимы приличныя имъ и нарядныя одежды, слугамъ надобны цвътныя и пестрыя одъянія, для стола потребно изобиліе". И мужъ, выполняя такія распоряженія жены, идеть къ ростовщику 2). Въ обоихъ произведеніяхь съ необыкновенною конкретностью обрисовывается тягостное положение должника, теснимаго неумодимымъ кредиторомъ. Долгъ ведеть ко лжи, неблагодарности, в вроломству, клятвопреступленію <sup>3</sup>). Опъ дълаеть друзей врагами, заставляеть человъка забывать свое достоинство, унижаться передъ рабами 4). Тѣ, получивъ кусокъ, дълаются кроткими, а заимодавецъ раздражается по мфрф того, какъ беретъ: онъ не перестаетъ лаять, но требуеть еще большаго. Если клянешься, —не върить, высматриваеть, что есть у тебя въ дом'в, выв'вдываеть, что у тебя въ долгахъ. Если выходишь изъ дома,—влечетъ тебя къ себь и грабить. Если скроенься у себя, -- стоить предъ домомъ и стучитъ въ двери, позоритъ тебя при женъ, оскорбляеть при друзьяхъ, душитъ на площади" 5).

<sup>1)</sup> Plut. de vit. a. a., 1, 3 (Didot, II, p. 1009).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Teop. V, crp. 221 (op. I, p. 112).

<sup>3)</sup> Plut. ibid. V, 3; Bac. Bes. Trop. V, crp. 216 (op. I, p. 109).

<sup>4)</sup> Plut. ibid. VI, 1; VII, 7.—Bac. Ben. Thop. V. crp. 217 (op. p. 109).

<sup>5)</sup> Василій В. ibidem. У Плугарха это місто находимь вы слідующей редакція: "убытай на первомь нопавшемся ослі или лошакі оты непріязненнаго и жестокаго заимодавца, требующаго не земли и воды, подобно Персу, но посягающему на самую свободу, а сы нею и на честь. Если ты ему начего не дашь, оны кы тебі пристаеть: если импешь что-нибудь,—не береть; если продаешь ему

Чувство христіанской любви побуждаеть Василія Великаго относиться къ несчастнымъ, понавшимъ по легкомыслію или неразсчетливости въ руки кредиторовъ, мягче, нежели то дълаетъ Плутархъ; за то ростовщики встречають въ немъ несравненно боле строгаго и безпощаднаго обличителя. тивъ этихъ людей, "собирающихъ со слезъ деньги", онъ ополчается съ краснорвчіемъ, далеко оставляющимъ фразистую рычь Плутарха. Последній заявляеть, что ему петь повода объявлять войну ростовщикамъ, "ибо они никогда не угоняли у него ни быковъ, ни коней", и что онъ лишь показать тъмъ, которые безразсудно беруть въ займы, насколько позорно и недостойно свободно рожденнаго человъва это діло 1). Василій Великій, напротивь, не ограничивается одними советами должникамъ, но взываеть къ совести лихоимцевъ, говоритъ о попранныхъ ими заповъдяхъ Христа, рисуеть картину причиняемых ими страданій, напоминаеть объ ожидающемъ ихъ осужденіи. "Земледелецъ, говорить онъ, получивъ колосъ, не ищетъ опять подъ корнемъ семени, а ты и плоды берешь, и не прощаешь того, съ чего получаешь ростя. Ты безъ земли съещь; не съявъ, жнешь. Неизвиство, кому собираеть. Есть проливающій слезы оть роста, это извъстно; но кто воспользуется пріобрътеннымъ чрезъ это богатствомъ, -- это сомнительно. Ибо неизвестно, не другимъ-ли предоставить употребление богатства, собравъ для себя одно зло неправды" 2).

Любопытно прослёдить, какъ иногда образъ, едва нам'вченный Плутархомъ, развивается въ устахъ Кесарійскаго пропов'єдника въ ц'єлую картину. Въ сочиненіи "de vitando aere alieno" читаемъ напр.: "не прибавляй къ б'єдствіямъ нищеты затрудненій, проистекающихъ отъ займовъ и долговыхъ обяза-

что-нибудь, — сбавляеть цвну; не продаемь, — вынуждаеть тебя къ тому; позовемь его въ судъ, — входить съ тобою въ сдъку; станешь клясться, — принимаеть повелительный тонъ; пойдемь къ его дверямъ, — онъ ихъ передъ тобою запираеть: остаемься дома, — онъ оттантываеть тебе пороги и ломится въ двери". Plut. de vit. a. a. c. III, 5, 6. (Didot, II, p. 1010).

<sup>1)</sup> Plut. o. c. VI, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tsop. V. crp. 224 (op. I. op. 113).

тельствъ; не лишай бъдность ея беззаботности, чъмъ однимъ она отличается отъ богатства" 1).

У Василія Великаго эти слова являются въ следующемъ видъ: "ми, бъдние, отличаемся отъ богатыхъ однимъ-свободою отъ заботъ; наслаждаясь сномъ, смъемся надъ ихъ безсонными ночами; не зная безпокойствъ и будучи свободны, смвемся надъ твмъ, что они всегда связаны и озабочены. А должникъ-и бъдепъ, и обремененъ безпокойствами. Не спитъ онъ ночью, не спить и днемъ; во всякое время задумчивъ" и т. д. <sup>2</sup>). Другой примъръ: Илутархъ, совътуя продать свое имущество и расплатиться съ кредиторами, говорить: "ты скажень, что это поле оставиль теб' твой отець; но твой-же отецъ оставиль тебф и свободу, и честь, и за нихъ ты подлежишь еще большей отвътственности" 3). У Василія Великаго параллельное мъсто гласить такъ: "видалъ я жалзрълище, какъ свободно рожденныхъ за отцовские долги влекли на торгъ для продажи. Ты не можешь оставить дітямъ денегъ? по крайней мърв не отнимай у нихъ и благородства. Сбереги для нихъ это одно достояніе-свободу, этотъ залогъ, полученный тобою отъ родителей" и проч. 4). Оба автора требують отъ людей, запутавшихся въ долгахъ, труда и настойчивости: "ласточки не беруть въ займы, Плутархъ, муравьи не берутъ въ займы, а имъ природа не дала ни рукъ, ни ръчи, ни искусства" 5). Василій Великій пользуется тёмъ-же аргументомъ: "муравей можетъ пропитаться, хотя не просить и не береть въ займы; и пчела остатки своей пищи приносить въ даръ царямъ; но имъ природа не дала ни рукъ, ни искусствъ. А ты, человъкъ, животное изобрътательное на промыслы, не можешь изобръсти одного изъ всёхъ промысла, чёмъ тебь прожить?" 6).

Насколько вообще свободно пользовался Василій Великій тымь матеріаломь, который быль у него подъ рукою, можно

<sup>&#</sup>x27;) VI, 3 (Didot., II, p. 1011).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tsop. V, 218 (op. I, p. 110).

<sup>3)</sup> Plut. o. c. VIII, 4 (Didot., p. 1013).

<sup>4)</sup> Tsop. 222 (op. I, p. 112).

<sup>5)</sup> Piat. ib. VII, 2 (p. 1012).

<sup>6)</sup> Tsop. crp. 221 (op. p. 111).

видъть и изъ другихъ его произведеній, гдъ, правда, заимствованія, подобныя разсмотреннымъ, попадаются более отрывочно, но все-же не ръдко. Чтобы не вдаваться въ подробности, укажу для примера хотя-бы на те места изъ "Шестоднева", которыя, повидимому, представляютъ заимствованіе изъ сочиненія Плутарха "de sollertia animalium" 1). Тамъ, гув Илутархъ сообщаеть простой фактъ, Василій Великій присоединяеть къ нему аллегорическое толкованіе; гдв у Плутарха лишь собраны разрозненные приміры смышленности животныхъ, у Василія Великаго эти приміры находять моральнофилософское объясненіе. Повсюду замітно то-же умінье созданное другими пересоздавать въ иномъ духф и новомъ направленіи, воспроизводить чужія мысли, но такъ, перестають быть чужими, заимствовать и подражать, продолжая оставаться самимъ собою. Более всего въ этомъ отношеніи замічательна бесіда Василія Великаго "на гийвливыхь", несомивно написанная подъ вліяніемъ почти одноименнаго съ нею трактата Плутарха "de cohibenda ira" и въ то-же время отличающаяся отъ этого последняго настолько, насколько лишь можеть отличаться христіанское произведеніе оть языческой разработки той-же темы. Что касается сохранившагося у Стобея отрывка другаго Плутархова трактата "κατά πλούτου" (противь обогащенія), то къ сожальнію онъ такъ незначителенъ по своимъ размърамъ, что не даетъ возможности судитъ отношеніи его къ бесёдів Василія Великаго на "обогащающихся".

Василій Великій, подобно Плутарху, не всегда издаваль свои произведенія въ совершенно законченномъ и обработанномъ видѣ. Отчасти недостатокъ времени, занятаго другими работами, отчасти привычка говорить передъ болѣе или менѣе многочисленною аудиторією и, какъ слѣдствіе этой привычки, увѣренность въ своемъ краснорѣчіи побуждали того и другато импровизировать на свободно избранныя этическія темы и затѣмъ наскоро записывать эти импровизаціи по памяти или

<sup>1)</sup> Срв. Hehameron, VII, 3; VII, 5; IX, 3; VIII, IX, 3 и 4 съ Plut. de sol. an., XXVII, 5—7, XIV, 10; XXVIII, 2 XXXV, 7—8; XX, 2; XX, 3; XI, 5; XIII, 5 (по изданію Didot., р. 1174 s. 2).

замъткамъ слушателей. Такъ возникли напр. сочиненія Плутарха "de poëtis audiendis", "de audiendo", "de capienda ex inimicis utiliiate 1), таково-же большею частью и происхожденіе бесёдъ св. Василія 2). Этотъ способъ творчества, естественно, должень быль сказаться въ некоторой небрежности изложенія, въ некоторыхъ неровностяхъ стиля, въ попадающихся и сямъ повтореніяхъ, въ отсутствіи строгой выдержанности тона. Нужно замътить, что какъ Плутархъ, такъ и Василій Великій на первомъ планъ ставили содержаніе литературнаго произведенія, а форм'я его придавали значеніе второстепенное. Правда, какъ дети своего века, они оба не были свободны оть реторической изысканности рвчи, но не хлопотали объ однихъ внешнихъ эффектахъ. Главною задачею, которую они преследовали въ своей общественной и литературной деятельности, было распространение въ массъ здравыхъ понятий о нравственности и того, что каждый изъ нихъ считалъ истиннымъ въ религіи. Поэтому, если предметь быль особенно важенъ, они ръшались иногда, уступая потребностямъ времени, выпускать въ светъ сочиненія, не получившія еще окончательной отделки со стороны формы. Впрочемъ вообще, хотя наши авторы оба уже далеко отошли отъ илассической graecitas, слогъ Василія Великаго по своей силь, живости, изобразительности и ясности значительно превосходить тяжелый и запутанный слогь Илутарха. Рёчь Василія Великаго течеть плавно, обилуеть поэтическими выраженіями, блещеть метафорами; его періоды стройны и гармоничны, его конструкціи разпообразны и правильны, слова подобраны удачно н всегда точно выражають его мысль. Наобороть Плутархъ утомляеть читателя слишкомъ длинными и неуклюжими періодами, трудною и необыкновенною постановкою словъ, употребленіемъ рѣдкихъ и вычурныхъ выраженій; онъ смълыя словообразованія, и, хотя старательно избътаетъ зіянія, однако рѣчь его не гармонична и шероховата.

Судьба опредълила Плутарху и Василію Великому имъть почти одинаковое значеніе въ исторіи ихъ родныхъ городовъ.

<sup>1)</sup> Volkmanu, o. s. l. I, p. 65.

<sup>2)</sup> Fialon, o. s. l. p. 183.

Какъ въ имени Плутарха сосредоточено все, чъмъ гордится Херонея, за все свое многовъковое существование не давшая Греціи другаго выдающагося діятеля, такъ именемъ Василія Великаго исчерпывается все, чемъ славна Кесарія Каппадокійская. Области, въ которыхъ лежатъ эти города, пользовавъ древности весьма нелестною репутацією: населеніе Беотіи было изв'єство своею лінью, обжорствомъ, тупоуміемъ; жители Каппадокіи-своимъ коварствомъ, дерзостью, безстыдствомъ, низостью. Однако, не увлекаясь блескомъ шумныхъ столицъ древняго міра, гдъ, быть можетъ, для ихъ богатыхъ дарованій открылось-бы болье широкое поприще, Плутархъ и посвятили всв свои силы Василій Великій на служение родинъ и своимъ авторитетомъ успъли поднять ея значение въ глазахъ современниковъ. Каждый занималъ въ своемъ городъ высскій духовно-административный пость, значительно усиливавшій то правственное вліяніе, какое оба они им'вли на согражданъ, благодаря своимъ личнымъ качествамъ и образованію. Оба были не только наставниками и воспитателями юнотества, не только служителями религіи п практическими философами, но и людьми государственными, алдрес толичной. Въ годины бъдствій, переживаемыя родиною, соотчичи ихъ привыкли искать у нихъ поддержки и утёшенія, въ трудныхъ случаяхъ жизни прибъгать къ нимъ за совътомъ и наставленіемъ. Эта характеристическая черта того и другаго, это участіе ихъ къ мъстнымъ интересамъ, къ жизни людей, среди которыхъ протекала ихъ собственная жизнь, придаютъ характеръ особенной задушевности и искренности даже тъмъ сочиненіямъ ихъ, которыя затрогивають самыя общія нравственныя темы.

A. Depebuykiŭ.

## Истербургскій періодъ пропов'єднической двятельности Филарста (Дроздова),

въ послъдствии митрополита Московскаго

(1809-1819).

(Продолжение \*).

Воть слово Филарета, сказанное имъ, подобно французскому проповъднику Массильону, въ день Благовъщенія:

И дастъ ему Господъ Богъ престолъ Давида отна его, и вонарится въ дому Інковли во въки. (Лук. 1, 32 и 33).

"Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа Аминь.

"Прінди, воцарися, Царь блаженства и славы! безъ Тебя мірт во запо асжитт (1 Іоан. 5, 19); мракъ египетскій распространяется и угрожаеть всей земль; Твои враги рыкають, яко скимны, или безпечно засыпають на трупахъ добычь своихъ; остальныя капли елея догарають, кажется, въ лампадахъ бдящихъ рабовъ Твоихъ и своимъ мерцаніемъ освыщають повсемственную полночь. Поспышай, Женихъ чистыхъ душъ! взыди, Солнце правды! воцарися, Царь блаженства и славы!

"Давно уже бъдствія человъчества призывали такимъ обрасомъ Избавителя. Наконецъ ожиданный въками день приближается. Сокрушенный скипетръ Гуды, совершеніе седминъ Даніпловыхъ, молва о предопредъленномъ судьбою новомъ царствъ, имъющемъ начаться отъ Гудеи, распространившаяся меж-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разгмъ" 1885 г. № 12.

ду самыми язычниками, предварительно возвѣщають о Немъ; Ангелъ приносить непосредственное о грядущемъ Сѣмени обътованномъ предсказаніе; блаженная Дѣва готовится быть Его матеріею; чающіе избавленія во Іерусалимѣ исполняются нетериѣливости.

"Но что посл'вдуеть за симъ ожиданіемт! Великій преемникъ Давидовъ родится въ низкомъ семействѣ древодѣля; возрастетъ въ бѣдности; проведетъ чудесную жизнь свою въ бѣдахъ и напастяхъ; на минуту признаютъ Его Царемъ, и вскорѣ, вмѣсто престола, воздвигнутъ для Него крестъ. Онъ Самъ едва не отречется, повидимому, отъ короны Давида отца Своего: иарство Мое июсть от міра сего (Іоан. 18, 36).

"При семъ видѣ порокъ снова воздымаетъ чело; малодушіе падаетъ; въра и добродѣтель воздѣваютъ руки къ небу и призываютъ утѣшеніе.

"Світе тихій, святыя славы! посли лучь Твой разсівять мглу безпокойныхь мыслей, да видимь хотя зарю надежды, во тьмів сидящіе.

"Истипа, слушатели, не должна быть ужасна любителямь истины: поелику совершенная любовь изгоняеть страхь (1 Іоан. 4, 18). Да внемлемъ любовію; тогда и грозный для слуха гласъ ея будетъ сладокъ для сердца нашеге. Царство мое, говоритъ Истина, нъсть от міра сего. Я не отвергаюсь царства, которое неотъемлемо принадлежить Миф: только это не есть міръ. Оно въ міръ, по не отъ міра. Я имью малое стадо, но которое отъ востока разсвяно до запада, отъ юга до сввера. Я имъю обширнъйшее владычество, но котораго средоточіе выше всёхъ столиць міра. Во храме, въ чертоге, въ хижине Я нахожу върныхъ Себь; въ хижинь, въ чертогь, даже во храмь Я вижу враговъ Моихъ. Князь тьмы объемлетъ своею властію большую часть подсолнечной: Азъ же поставлень есмь Царь отъ Отца свътовъ надъ Сіономъ горою святою Его, возвъщаяй повельние Господне (Псал. 2, 6 и 7). Повельние Господне, Божіе слово есть Мой скипетръ, слышащіе и хранящіе оноеслуги Моего царствія. До времени, которое Отецъ положиль во Своей власти, слово сего царства сокрыто внутрь его, и оно не отдёлено безопасными границами. Міръ, какъ царство тьмы, не видить его; по всегда противоборствуеть ему, какъ царстству свъта. Царство Мое ипсть от міра сего.

"Слышите, какъ единый глаголъ устрапіаетъ и ободряетъ, поражаеть и украпляеть; или, лучше, прежде ободряеть и украпляеть, потомъ устращаеть и поражаеть Царство Мос-воть надежда укрвиляющая! Нисть от міра сего-воть страхъ поражающій. Какое прозорливое попеченіе о немощи нашей! Какое мудрое руководство къ великодушію! Прежде нежели открываеть причину безпокойства, указуеть на источникъ утъшенія; представляеть уже совершающуюся побіду, пеставляеть въ сраженіи; подаеть щить, и посл'в наносить ударъ. Что же медлимъ? Преодолжемъ искушение даруемою намъ силою; изгонимъ страхъ любовію. Хрістосъ 1) царствуеть: что можеть быть сего вождельниве! Господь воцарися, да радуется земля (Псал. 96, 1). Нътъ нужды, что еще облакт и мракъ окрестъ Его (Псал. 96, 2); что Его царство не всегда имъетъ довольно чувственнаго великольція; что иногда какъ бы поглощеется царствомъ тьмы. Довольно: Господъ воцарися, да инпваются модіе (Исал. 98, 1), сколько хотять. Пусть нетерпъливость негодуетъ, нечестіе издъвается, злоба прится. Пусть мятется міръ: это его несчастіе, что онъ не удостоивается им'вть толь великаго, толь благаго Владыку, - христіанамъ почто смущаться? Любящим Бош вся поспъшествуют во благое (Рим 8, 28).

"Такъ, хрістіане, сін временныя противности царства Хрістова, и Его, такъ сказать, изгнаніе отъ міра, иногда явное и грубое, иногда тонкое и хитрое, суть такія событія, которыя предопредѣлилъ человѣколюбивый Богъ въ пользу любящихъ Его человѣковъ. Онъ искущаетъ ихъ, яко злато въ горниль, дабъ пріять ихъ наконецъ, яко всеплодіе жертвенное. Міръ есть то горнило, въ которомт огонь искущеній, постешенно разрушая плоть, очищаетъ сокровище духовное и возвышаетъ цѣпу его предъ очами неба. Если небесный Царь

<sup>1)</sup> На основанія конечно греческаго: хрютоє (въ отличеніе отъ хрустоє — полезний)—Христось, Филареть это и другія отъ него происходищія въ руссковъ языкі слова христіане, христіанство и пр.) всегда писаль черезь і, а не черезь и, какь мы привыкли писать ихъ.

требуетъ свободнаго и сердечнаго себъ служенія, если Онъ созидаетъ парство чадъ и братій, то удинительно-ли, что не покупаеть нашего повиновенія видимыми выгодами, что не порабощаеть нась опасеніемь близкихь уроновь, а уносить оть взоровъ нашихъ Свою награду, и даже выставляетъ иногда предъ нами некоторыя непріятности, чтобы дать намъ непринуждениве и безкорыстиве избрать Его Владыкою сердца? Если въръ даруется благодать и въчность упованію, то не нужно-ли отдалить виденіе, чтобы дать место вере и упованію? Если проткіе должны наслюдовать землю блаженства (Мате. 5, 5), то на земль испытанія ніть-ли причины теривть окресть ихъ дерзкихъ и притеснителей? Если любовь къ Богу, чтобы мы были Его достойны, должна взять въ насъ верхъ надъ всякою другою, то не обязаны-ли мы Ему тъмъ, что Опъ облегчаетъ намъ исполнение сея должности, дълая нашимъ врагомъ прелестный міръ, который такъ трудно перестать любить?

"Прінди, отважный мудрець, который мнить судить судящаго всей земли: скажи намъ, какъ-бы ты поступилъ иначе? "Я отдаль-бы и земныя блага тымь, которые достойны небесныхъ". Умолкни: ты человътъ, твои мысли, твои желанія тебя обличають. Не такова воля Того, Кто творить избранныхъ Своихъ причастниками Божественнаго естсства (2 Петр. 1, 4). Онъ желаетъ имъ божественнаго счастія, -- счастія превращать зло во благо, препятствія въ средства, и не им'єть надобности въ землв на пути къ небу. .... "По крайней мерв, самая любовь хрістіанская, не заставляеть-ли желать, чтобы тъ, которые не суть отъ міра, были отъ него исхищены, дабы не имъть опасности прикасаться его нечистоть? "О, сія любовь хрістіанская, однако еще не Хрістова. Ты любинь хрістіань; Хрістосьхрістіанъ и челов'єковъ. Ты благопріятствуещь в'єрнымъ; Онъ печется о всёхъ. Ты хощеть соблюсти сущихъ Его; а Онъ чрезъ Своихъ пріобрѣсть и тѣхъ, которые не суть Его. Онъ окружаеть свъть тьмою для того, чтобы мало-по-малу, сколько можно, просвётить и тьму; позволяеть сынамь свёта смёшиваться съ сынами непріязненными, дабы и симъ подать случай пріять любовь Божію, во еже спастися им (2 Сол. 2, 10).

Если-бы царство свъта отдълилось такъ, чтобы ни одна искра не падала изъ него въ царство тьмы, то что былъ-бы міръ, какъ не адъ, и что сталось бы съ тѣми несчастными, коихъ Хрістосъ теперь и не числитъ Своими, такъ какъ еще не рас-иявшихъ плоть со страстьми и похотьми, но и не отръваетъ въ надеждв ихъ исправленія?

"Предположимъ на минуту возможность таковаго совершеннаго разделенія сыновъ царствія отъ сыновъ века сего. Во-Хрістосъ внезапно явился-бы въ образимъ, напримъръ, что семъ храмъ, подобно какъ нъкогда въ Герусалимскомъ, и нашедъ здъсь, какъ тамъ, продающих и купующих (Мате. 21, 12), продающихъ фарисейское благочестіе и покупающихъ славу ревностныхъ служителей Божества, продающихъ пышность и покупающихъ удивленіе легкомысленныхъ, продающихъ обманчивую лёпоту взорамъ и покупающихъ обольщеніе сердцу, приносящихъ въ жертву Богу нісколько торжественныхъ минутъ и хотящихъ заплатить ими за цёлую жизнь порочную, -- всёхъ сихъ, немедленно, навсегда извергнулъ бы отсель, да не творять дома молитвы домомъ гнусной купли, и, какъ недостойныхъ, отсекъ бы отъ сообщества истинно върующихъ... Какая надежда осталась бы тогда симъ изгнанникамь? Покаяніе? Но кто бы научиль ихъ ему? Кто бы увъриль, что еще можеть оно быть принято? Кто бы поддержаль въ постоянномъ его совершения? Безъ наставления, безъ возбужденій, среди соблазновъ, будучи непрестанно влекомы стремленіемъ житейскаго моря, они совсемь были-бы потеряны для царствія Божія такъ, какъ и оно для нихъ. Нынъ, если совъсть ихъ усыплена, то пробуждаеть ее наставленіе; когда наставленіе не дъйствуеть, примърь добродьтели влечеть за собою; стыдъ исправляеть; самая благопристойность, принуждающая до нъкоторой степени подражать дъйствіямъ благочестія, есть уже родъ наставленія въ немъ. Посему-то Съятель небеснаго съмени повельлъ рабамъ Своимъ отсрочить разлученіе Своея пшеницы отъ плевель, доколь все созрысть: оставите расти обоя купно до жатвы (Матв. 13, 30).

"Правда, плевелы, кажется, иногда слишкомъ тучнёють и чрезмёрно тёснять ишеницу: но не будемъ обманываться пус-

тою наружностію; не будемъ завидовать тучности, которая скоро будетъ тучною пищею огня. Сколь прискорбно для илоти слышать, что царство Хрістово не есть отъ міра сего, столь низко было бы ревновать лукавнующему міру сему. Овъ не царствуетъ, но рабствуетъ. Если исключить отъ него тѣхъ, которые всѣмъ его званіямъ предпочитаютъ званіе хрістіанина, то въ немъ останутся одни рабы,—рабы честолюбія, рабы злата, рабы чрева, рабы сладострастія, и всѣ вмѣстѣ, рабы самолюбія. Отъ чего иначе всѣ они такъ спѣшатъ переходить отъ пріобрѣтенія къ пріобрѣтенію, отъ удовольствія къ удовольствію, отъ чести къ чести, если не отъ того, что каждый въ настоящемъ его состояніи слишкомъ чувствуетъ свое рабство?

"Отврати, върующая душа, очи твои, еже не видъти суеты; обратися въ покой твой, и въ тайнъ ищи тихаго безмятежнаго царствія Божія въ себъ самой. Царствіе Божіе внутрь вась есть (Лук. 17, 21). Въ живой въръ, и въ твердомъ упованіи, въ чистой совъсти, въ ангельской любви-здъсь царствіе Божіе. Здісь Хрістось второе зачинается, рождается, обитаеть, владычествуеть. Въ семъ божественномъ царствъ нътъ никакихъ бъдъ, ни глада, ни жажды, ибо Царь нашъ питаетъ рабовъ своихъ манною сокровенною (Апок. 2, 17); ни скорбей и уныпія, --Онъ есть радость; ни бользней и смерти, --Онъ есть жизнь; ни гоненій и угнетенія, идпь же бо Духъ Господень, ту свобода (2 Кор. 3, 17). Небесное дыханіе сего Духа, освъжая воздухъ души, разливаеть вт ней сладкую воню мира. Сердце-сіе море великое и пространное, которое такъ часто волнуютъ бури, наполняютъ гады безчисленные, и коему змій бездны ругается, сокрушаеть волны свои о камень постоянства, и въ кроткомъ стремленіи своемъ изображаетъ единое вожделение: насыщуся, внегда явитимися славъ Твоей (Псал. 16, 15). Здёсь всегда ясное небо: ни тучи сомнвній не закрывають света Божія, ни громь гивва Его не потрясаеть слуха внутренняго. Поле двятельности нокрывается златыми класами, которые чемь более теплота любви наполняетъ и возращаетъ, тъмъ болъе преклоняеть долу смиреніе. Какое зрълище! Се новое небо, и земля новая! Сс малый міръ, сокращающій въ себъ высочайшія красоты великаго!

"Все сіе-—начало блаженства; скоро— безконечность! Теперь оно въ мѣру; скоро безъ мѣры! Сіе—заря утренняя, скоро —день невечерній! Сіе—бдѣніе полночное; скоро—торжество брачное!

"Да пріндеть, да пріндеть царствіе Твое (Мате. 6, 10), Царь славы, Женихь безсмертія: сперва царствіє Твое въ сердце наше, и потомъ сердце наше въ царствіє Твое. О семъ Духъ Твой ходатайствуєть въ васъ воздыханіями неизглаголанными; о семъ взываєть Церковь, невъста Твоя; они возбуждають и насъ приближаться къ Тебь, не смотря ни на какія препоны. И Духъ и Невъста глаголють: прінди и слышай да глаголеть: прінди! (Апок. 22, 17). Аминь" 1).

И такъ предъ нами-об' пропов' ди, на одинъ и тотъ день, произнесенныя Массильономъ и Филаретомъ. Разность ихъ такова, что зависимости последней отъ первой уже во всякомъ случав нельзя предполагать, не смотря на некоторое сходство въ чертахъ, которыя мы указали выше. По нашему крайнему разумвнію проповёдь Филарета даже стоить выше проповёди знаменитаго французскаго оратора. Проповедь Массильона, не смотря на то, что ораторъ объщалъ лишь "кратко побесъдовать" о предметь ея: "знаменіяхь истипнаго величія" Христа, вышла длинна и даже до утомительности длинна, -- отсюда также иъсколько вяла; проповъдь Филарета, напротивъ, при краткости своей, обильна содержаніемъ и въ высшей степени жива, энергична. Проповъдь Массильона, по духу своему, не смотря на поучительность свою въ правственномъ отношении, мало проникнута духомъ слова Божія, духомъ библейскимъ; въ ней всего на всего, со включеніемъ и основнаго текста Луки 1, 32, пять изреченій слова Божія; въ остальномъ же или только нравоучительная річь самого оратора или же разнаго рода теоретическія, историко-археологическія и подобныя соображенія его, иногда даже гадательныя и безосновательныя (напр. о Юпитеръ и Озирисъ, какъ государяхъ); проповъдь Филарета, напротпвъ, вся дышетъ, такъ сказать, духомъ слова Божія. Не говоря уже о множествъ прямо приведенныхъ изреченій Св. Писанія (18 мъстъ послъдняго), при сравнительной крат-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочиненія Филарета, томь 1, стр. 134—139, пзд. 1873 года.

кости проповъди по объему, нашъ проповъдникъ даже и свою рвчь строить по идіому рвчи библейской или даже прямо говорить языкомъ Библіп: "Твои враги рыкають, яко скимны";---"взыди, Солнце правды!"—"Я имъю малое стадо" и т. д. Все это чисто библейскія изреченія. Равнымь образомь такія выраженія, какъ тоже: "Солнце правды", или: "Свъте тихій святыя славы!" и под. суть вместе и чисто церковныя и притомъ православноцерковныя изреченія 1). Пропов'я Массильона н'ісколько узка по примъненію своему, именно къ молодому королю французскому и окружающимъ последняго придворнымъ: проповедь Филарета шире по предмету и примънению его къ слушателямъ. Мы не говоримъ уже о языкъ той и другой. Въ отнотеніи къ рѣчи Массильона много теряется силы впечатльнія оть нея благодаря переводу. Не говоримь также и о томъ, что такихъ, напримъръ, вещей, какъ: "не Самодержецъ, а законы должны управлять народомъ", или: "самовластители, которые ничего не знаютъ выше себя, всегда теряють права своей власти" и пр., возможныхъ для гражданина-оратора конституціопной Франціи, Филареть, какь одинь изъ подданныхъ монархіи Россійской, не могъ-бы даже и помыслить внести въ свою проповедь. Такимъ образомъ Филарета ясно хотели оскорбить, когда говорили, что онъ обокралъ Массильона; и онъ быль въ правъ, когда предлагаль желающимъ для сличенія свою пропов'я и пропов'я Массильова (конечно въ вышеприведенномъ русскомъ переводъ ея) на день Благовъщенія, чтобы можно было видіть несправедливость обвиненія и оскорбленія. Въ самомъ дёль, скорье можно было-бы установить внутреннее соотпошение (но опять не зависимость) между приведенною пропов'єдію Филарета и н'ікоторыми пропов'єдями русскихъ церковныхъ витій на тотъ-же день Благовъщенія. Разум'ємъ конечно витій, им'євшихъ болье или менье близкое отношение къ Филарету. Такъ напримъръ изъ множества проповедей на день Благовещенія, произнесенныхъ въ 50-лътній періодъ проповъднической дъятельности учителемъ Филарета-Платономъ, есть двъ проповъди, изъ которыхъ одна

<sup>1) &</sup>quot;Солице правды Христосъ Богъ нашъ"—въ тропарѣ на Срѣтеніе Господпе;—"Свѣте тихій"— извѣстная вечерняя пѣснь церковная.

близко, а другая отчасти граничить по предмету и направлевію съ пропов'я филарета Это именно, во-первыхъ, проповъдь, произнесенная въ 1787 году въ Московскомъ Успенскомъ соборъ и во-вторыхъ слово, произнесенное въ Чудовомъ монастырт въ 1785 году. Первая изъ нихъ имтеть целію своею, подобно проповъди Филарета, установить истинное понятіе о царств'в Божіемъ посредствомъ различенія между имъ и парствомъ земнымъ 1). Вторая проповёдь Илатона говорить, правда, о рожденіи духовномо 2); но она близка къ пропов'вди Филарета по основной своей, если можно такъ выразиться, тенденціи-поставить внутреннее возрожденіе христіанина необходимымъ условіемъ явленія въ насъ и среди насъ царствія Божія, царствія Христова. Съ этой-же стороны ближе къ проповъди Филарета, нежели проповъдь Массильона, стоитъ процовъдь митрополита Амвросія (Подобъдова) на тотъ-же день Благовъщенія. Эта пропов'я в говорить собственно "о истинномъ блаженствъ, проистекающемъ отъ соединенія съ Богомъ" 3); по также, какъ и предшествующая проповъдь Цлатона, последнею целію своею полагаеть желаніе проповедника, выраженное въ формф молитвы его къ Богу, да дасти Онъ слушателямъ его по богатству славы Своея силою утвердитися Духом Его во внутреннем человыць, вселитися Христу върою вт сердии ихъ (Еф. 3, 14—17) 4),—что равносильно желанію нашего пропов'єдника, да пріидеть царствіе Христово, которое внутрь насъ есть. Но во всякомъ случав и здёсь, какъ мы заметили мимоходомъ, Филаретъ не быль въ зависимости ни отъ Платона, ни отъ Амвросія. Ніть! проповъдь Филарета на Благовъщение была самостоятельнымъ его первымъ проповёдническимъ опытомъ въ Петербургъ, даннымъ только съ испытательною цёлію, но уцивившимъ всёхъ внимательныхъ слушателей и читателей ея своею зрълостію и высокими внутренними достоинствами. Не даромъ многіе съ

<sup>1)</sup> См. сочиненій митрои. Платона, т. ХШ, стр 231. Москва, 1792.

<sup>2;</sup> См. тыхъ-же сочиненій т. XII, стр. 210-211. Москва, 1786.

<sup>2)</sup> См. Поучит. словъ Амеросія ч. ІІІ, стр. П оглавленія. Москва, 1810; Срав. стр. 52 той-же части.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, стр. 54.

такимъ усердіемъ искали ея и вскоръ посль напечатанія ея и долго спустя послъ того; не даромъ искали сближенія съ молодымъ проповъдникомъ. Въ ней ревнители спасенія своего находили то, чего не было въ довольно холодныхъ по тону проповъдяхъ Амвросія или въ малоцерковныхъ проповъдяхъ Өеофилакта. Въ ней ключемъ била горячая ревность по Бозъ самого проповъдника. Изъ нея ясно было, что слово проповъдника не было пустою формальностію исполняющаго тяжелую обязанность-проповъдывать по приказанію начальства, монаха, а живымъ выражениемъ того, что пережито и переживается его собственною душею. А энергическая ръчь проповъди, чистый, современный языкъ ея довершали благопріятность впечатленія ея. Но это-общее для всехъ слушателейхристіанъ значеніе пропов'єди Филарета. А она, кром'є того, затрогивала еще одну струнку въ современномъ проповъднику петербургскомъ обществъ, которая была самою живою у людей съ оттенкомъ того направленія, которое выше охарактеризовали мы, какъ мистическое. Это обращение къ върующей душъ, чтобы она "въ тайнъ искала тихаго, безмятежнаго царствія Божія въ себъ самой", по слову Писанія: царствіе Божіе внутрь васт есть; это живое изображеніе заключающагося въ семъ царства Божія, царства Христова; эти мысли о "небесномъ дыханіи Духа Господня, освіжающемъ воздухъ души и разливающемъ въ ней сладкую воню мира", при встуэтого парства, -- о предначатии теперь пленіи ея въ область столь блаженнаго состоянія въ предвъстіе въчнаго наслажденія имъ на неб'є и пр.; эти ссылки на Апокалипсисъ, къ которому такъ любила обращаться мистика того времени 1) и пр., -- все это и подобное представляло живой интересъ для лицъ, сочувствовавшихъ или прямо принадлежавшихъ мистическому направленію. Річь о внутреннемъ царствъ Божіемъ, о духовномъ, внутреннемъ возрождении человъка и под. была такого направленія; ходячею въ обществъ людей главнымъ предметомъ, которымъ занимались мистические пи-

<sup>1)</sup> См. сочиненія Ю. Штиллинга, г-жи Гіонъ и др. съ прямымъ отношеніємъ къ Апокалинсису. Срав. также некоторыя статьи въ "Сіонскомъ Въстники" напримеръ за 1806 г. ч. П, стр. 287 и др.;--ч. І, стр. 225 п дал. 229 п дал. и др.

сатели того времени 1). Кром' того, съ другой стороны, проповедь Филарета была не безъинтереспа для некоторыхъ и въ томъ отношении, что не игнорировала, такъ сказать, и философіи, которою пользовались, пногда даже и злоупотребляли въ то время люди разнороднейшихъ направленій: и богословы, и политические дъятели, и сторонники мистического движенія, и просто образованные люди, о которой много и говорили и писали въ то время 2) и пр. Мы видели, что въ проповеди филарета делается смелый вызовь "отважному мудрецу" и серьезно опровергаются мижнія этого мудреца. дъйствительности-ли Филаретъ хотълъ въ своемъ первомъ проповедническомъ опыте подладиться подъ тонъ людей своего времени съ особымъ направленіемъ? Мы это решительно отрицаемъ. Такое подлаживание было-бы несогласно ни съ характеромъ проповъдпика, ни даже съ обстоятельствами его тогдашняго положенія. Его честная душа, его прямая натура, особенно-же въ такомъ святомъ деле, какъ проповедь, не могла-бы выпести такого ложнаго отношенія къ дёлу пропов'єди. Да въ тому-же въ началв 1810 года и связи Филарета, его знакомства имъли для себя слишкомъ незначительный кругъ, ограничивались почти исключительно лицами духовно-учебнаго вкломства. Мы помнимъ, что въ это время Филаретъ не разумъль даже еще и политики Өеофилакта. Чъмъ-же, спраинвается, объяснить такой мистическій тонъ пропов'яди его па день Влаговъщенія? Начитанностію въ мистическихъ сочиненіяхь? Пожалуй, отчасти; потому что мы помнимъ, въ какомъ ходу всё такія сочиненія были вообще въ Петербургь и въ частности между лицами духовнаго въдомства, равно какъ и въ духовной академіи собственно. Но главная причина такого тона проповеди Филарета заключается въ его собственномъ созерцательно-аскетическомъ настроеніи.

<sup>1)</sup> Кром'я помянутаго "Сіонскаго В'встника" Лабзина, см. паприм'яръ "Мистическія Творенія" Александра Ковалькова, ч. І— ІІ, писавныя въ 1809—1813 годахъ, а напечатанныя въ 1815 году за цензурою ІІ. Тимковскаго.

<sup>2)</sup> Не говоря о развообразнихъ опроверженияхъ Вольтеровой философии, достаточно сказать, что била въ то время въ ходу даже и "Божественная философія" Дютуа, переведения на русскій языкъ и под.

Такъ живо рисовать картину внутренняго благодатнаго состоянія души в рующей, такъ ясно противопоставлять этому состоянію иное, приражающееся къ ней граховное настроеніе, такъ дерзостно взывать: "да пріндетт царствіе Твое въ сердце наше, и потомъ сердце наше въ царствіе Твое",--или: "пріиди!" и под. могъ только такой строгій аскеть созерцательнаго направленія духовной жизни, какимъ по истинф быль Филареть. И не столько мистическія писанія таких восторженныхъ мечтателей, какъ Штиллинга, Эккартстаузена и др., сколько такія духовныя творенія, какъ творенія прославившагося во святыхъ уже въ наше время святителя Тихона Воронежскаго и Задонскаго, о которыхъ, какъ намъ извъстно, еще въ 1818 году писалъ Филаретъ, какъ рекъ, въ которой есть "золотой песокъ" 1), и которыя онъ рекомендоваль въ то время читать своему зятю-священнику, конечно, после того, какъ самъ хорошо изучиль ихъ, читая зачастую. Здъсь-то, конечно, Филареть могь напитаться и той мудрости духовнаго опыта, котораго у него самого, по его молодости, еще не было много и который однако-же въ такомъ изобилін является въ его проповъдяхъ и между прочими-въ разсмотрънной проповъди на день Благовфщенія. И такое вліяніе св. Тихона на Филарета было темъ естествените, что творенія перваго а) бывъ глубоко основаны на всестороннемъ изученіи слова Божія и твореній свято-отеческихъ, въ то-же время по глубоко-созерцательному, -- постоянно, впрочемъ, повъряемому опытомъ жизненнымъ и отъ опыта спова возводимому къ духу ученія слова Божія и св. Церкви, - направленію своему ближе всего подходили и къ духовному пастроенію самого Филарета, да и къ основнымъ возгрѣніямъ мистики; б) въ самой большей и важивищей своей части появились въ нечати уже до начала текущаго стольтія 2). А между тымь какое разнообра-

<sup>1)</sup> Ипсыка Филарета из родими, сгр. 225.

<sup>2)</sup> Напримфръ: "Наставленіе христіанское" няпечатано въ нервый разъ уже въ 1784 году, въ томъ-же году и "Разныя проповеди", "Плоть и духъ", "Краткія нравоучительныя слова" и "Письма" (разныя и келейныя). Боле крупныя сочиненія, каковы: "О истинномъ христіанстве" и "Сокровище духовное, отъ міра собираємое", изданы или также въ 1784 году, или въ сабдующемъ 1785 г., и только "Остальныя сочиненія" въ 1799 году.

зіе и какое обиліе духовной пищи представляють собою эти творенія вообще и въ частности представляли собою для Филарета! Не говоря уже о такихъ твореніяхъ, какъ "Сокровище духовное, отъ міра собираемое" (въ 4-хъ частяхъ) и "О истинномъ христіанствъ" (въ 6-ти частяхъ), даже, наприм., "Письма келейныя" св. Тихона какъ обильны и духомъ внутренняго опыта, котораго такъ усердно искали представители и сторонники мистическаго движенія, и вмістт глубокою назидательностію, какъ всюду твердо основанныя на ученіи слова Божія и св. Церкви! Въ частности какъ въ этихъ "Письмахъ", такъ и въ "Сокровищъ духовномъ", можно находить много основаній для духовно созерцательныхъ мыслей, вырараженных въ проповеди Филарета на дени Благовещенія. Затемъ, что касается до содержащихся въ ней-же намековъ на философію, то они естественно объясняются и общимъ знакомствомъ проповъдника съ философіею и недавними занятіями ею въ семинаріи Петербургской, а отнюдь не желаніемъ его подладиться подъ тонъ настроенія тогдашняго образованнаго общества.

Итакъ вотъ какого достоинства самый первый пропов'вдническій опыть Филарета въ Петербургь. Очевидно, онъ удался какъ пельзя лучше и благодаря этому послужилъ прочнымъ основаніемъ для дальнёйшей славы Филарета, какъ проповёдника, въ Петербургћ. Въ следующемъ 1811 году Филаретъ произносиль уже, какъ мы отмечали въ свое время, целыхъ семь проповъдей и всятдъ за тремя первыми изъ этихъ семи получаеть наперсный кресть съ драгоденными камнями изъ кабинета Его Величества, именно "за отличіе въ проповѣдываніи слова Божія". Но и эти пропов'єди отпюдь не являются подражаніемъ придворнымъ ръчамъ и словамъ французскаго проповъдника Массильона, за которыя-бы именно Филареть и получиль кресть изъ кабинета Его Величества, а все въ томъ-же духъ, какъ и проповъдь на день Благовъщенія, произнесенныя глубоко-поучительныя слова-плодъ собственнаго генія нашего пропов'єдника. Слишкомъ было-бы утомительно разбирать подробно всё семь словъ Филарета за 1811 годъ точно также, какъ мы разбирали нервый проповъдническій его опыть, хотя-бы онъ, по своей глубокой поучительности и чрезвычайному разнообразію, по тону и языку,-вообще, по своимъ высокимъ достоинствамъ-внутреннимъ и внъшнимъ, и заслуживали бол ве подробнаго разсмотрвнія. Первый проповедническій опыть Филарета мы не моне разсмотрѣть, во первыхъ, потому, что это-первый опыть, а во-вторыхъ и по обвиненію его въ заимствованіи изъ Массильона. Теперь мы не будемъ разсматривать даже, напримфръ, "Слово на Пасху" 1811 года, которое Леонидъ Зарфцкій называль безь достаточнаго основанія "одою", какъ мы помнимъ; не будемъ разсматривать и большей части другихъ проповедей за 1811 года. Но не можемъ не остановиться критическимъ разсмотрвніемъ на такихъ проповедяхъ, "Слово въ день изтидесятницы", которое Өсофилактъ обвиняль, что намь уже извъстно, — въ пантеизмъ, и "Слово въ недълю 24-ю по пятидесятницъ, по случаю поминовенія графа Л. С. Строганова", которое, чрезъ семейство Строгановыхъ, еще болъе приблизило Филарета ко двору, а по характеру содержанія своего соприкасается съ знаменитымъ словомъ Анастасія Братановскаго на погребеніе И. И. Бецкаго.

Слово въ день пятидесятници самъ Филаретъ избиралъ для всъхъ дальнъйшихъ (1820, 1821, 1844 и 1848 гг.) собраній его словъ и ръчей, а тъмъ самымъ и Өеофилакту, скончавшенуся въ 1821 году, какъ-бы указывалъ ясно, и независимо отъ сего громко заявлялъ, что оно вполнъ правсславно и отнюдь не заражено духомъ пантеизма. Мы помнимъ, что эта проповъдь Филарета писана была имъ по назначенію митрополита Амвросія и даже на данную послъднимъ тему — "о дарахъ Святаго Духа", — слъдовательно, повидимому, проповъдникъ былъ стъсненъ не только въ выборъ дня, но и въ избрапіи темы для своей проповъди. И однако что-же? Филаретъ отнесся къ дълу не менъе честно, какъ и къ дълу со ставленія проповъди на день Благовъщенія, также назначенной митрополитомъ Амвросіемъ.

Такъ какъ тексть этой проповеди можно читать во всёхъ почти (за исключениемъ лишь 1835 года) собранияхъ словъ и речей Филарета, начиная 1820 и кончая 1873 годами из-

даній ихъ, то мы не будемъ излагать этого текста ея, какъ то дълали относительно проповъди на день Благовъщенія, ни въ одномъ изъ этихъ собраній не напечатанной, а изложимъ только ходь мыслей ея и обратимь вниманіе лишь на болве важныя для нашей цёли мёста въ ней. Проповёдь въ основанін своемъ имфетъ тексть: исполнищася вси Духа Свята (Діян. 2, 4), а темою своею им'веть, какъ сказано было выте и какъ Филаретъ самъ опредъляетъ ее въ своихъ "Воспоминаніяхъ" 1), ученіе "о дарахъ Св. Духа" или, какъ точнье выражается эта тема въ самой проповиди, -- о томъ, "что такое исполничися Духа Свята и колико даръ сей необходимъ для всёхъ и каждаго". Подробнёйшее раскрытіе этой темы представляется въ следующемъ порядке основныхъ мыслей пропов'вдника. Искусно составленнымъ вступленіемъ проповеднивъ уже приготовляетъ слушателей къ главному предмету проповъди. Именно, окинувъ быстрымъ духовнымъ взоромъ всю исторію богоявленій человіку, "послів того, какъ погрузившійся въ твари 2), не могши сносить не созданнаго світа, человькъ скрылся (Быт. 3, 8) отъ Бога, и Богъ скрылся отъ человъка", и дошедши въ ней до явленія Бога Духа св. Апостоламъ въ день пятидесятницы, проповедникъ во вступленіи говорить, что поэтому "мы должны взирать на сотествіе Святаго Духа не токмо какъ на чудо, прославившее Апостольскую Церковь, но и какъ на событіе, существенно сопряженное съ дъломъ нашего спасенія. Настоящее торжество, говоритъ онъ, не есть простое воспоминаніс протедшаго, но продолженіе Аностольскаго приготовленія къ принятію онаго Духа, непрестанно дышащаго, идпоже хощетъч. Ибо не только Апостолы и, "по изъяспенію св. Златоуста, пребывавшіе съ ними ученики исполнишися Духа Соята", но "и насъ нынь Церковь, какъ и въ Герусалимской горници (Дъян. 1, 13), во храмъ семъ совокупляеть, дабы признать Утьшителя Духа истины, да пріндеть и вселится въ насъ". "Чтобы столь важное прошеніе, - приступаетъ теперь къ указанію темы своей проповъди нашъ витія, — не срътилось. съ древнимъ упре-

<sup>1) &</sup>quot;Православное Обозрвніе" за 1868 г. т. 26, стр.

<sup>2)</sup> Въ отдъльномъ печатномъ изданія 1811 г.— "прилінив шійся къ тварямъ".

комъ: не въста, чесо просита, вникнемъ, слушатели, предварительно, что такое исполниться Духа Свята" и пр. Самое раскрытіе этой темы пропов'ядинку зат'ямь предваряеть точнъйшимъ опредъленіемъ сторонъ предмета проповъди. "Не осмълимся, скромно замічаеть онь, говорить здісь о Духі Святомъ, какъ о третіемъ лицѣ поклоняемыя Троицы, исходящемъ отъ Отца и почивающемъ въ Сынв: Самъ только Божій Духь испытует глубины Божія (1 Кор. 2, 10. 11). Духъ, посылаемый Сыномъ от Отца (Іоан. 15, 26) въ спасительныхъ дарахъ, -- Духъ, исполняющій человіка, человікь, исполненный Духа:---вотъ предметы, которые постигаетъ человъвъ, но и то человъкъ, Духомъ-же обитаемый; мы, едва-ли чачитокъ духа имуще (Рим. 8, 23), только издалека, чрезъ зерцало слова Божія, приникать можемъ вълвленія сего великаго таинства". Ограничивъ такимъ образомъ для себя предметъ изследованія темы, пропов'єдника начинаеть самое изследованіе раскрытіемъ, а) значенія явленія Св. Духа въ видѣ отненных языков въ смысле действія света веры и теплоты любви, согласно явленію двухъ силь огня: свёта и теплоты; б) способа исполненія челов'єка благодатными дарами Св. Духа, глави в тим пропов в ди. При этомъ пропов в дникъ невольно пропикаеть въ самую, такъ сказать, глубину тайны благодатнаго действія и велнія Св. Духа въ душе возрожденнаго въ жизнь духовную крещеніемъ человіка, и опять говорить, -- прямо видно, -- подъ вліяніемъ и впечатлініемъ живаго личнаго опыта, а отнюдь не по книгамъ восторженныхъмечтателей мистицизма его времени. Рфчь проповъдника льется неудержимымъ потокомъ высшаго, священнаго краснорфчія; обнаруженіе действій Св. Духа въ дарахъ Его человеку рисуется самыми живыми красками; и въ заключение этой части проповъдникъ дълаетъ красноръчивъйшій и искуснъйшій переходъ къ опровержению существующихъ и возможныхъ возраженій противъ возв'єщаемой и пережитой имъ самимъ истины. "О, несравненное счастіе, —взываетъ онъ, —быть сосудомъ, жилищемъ, орудіемъ Духа Божія! О, блаженство на земли небесное! О, таинство, въ которомъ сокрывается все, чего ищетъ духъ человъческій, и о чемъ вся тварь совоздыхаеть и собо-

льзнуеть (Рим. 8, 22)! Но Господи, кто вырова слуху нашему и мышца Господня кому открыся (Иса. 63, 1)? Плоть и кровь не являють (Мато. 16, 17) сего таинства: міръ маетъ, что и на небесахъ дышатъ духомъ міра, и, столь многократно слыша глаголющихъ языкомъ Духа Твоего, доселъ, такъ-же, какъ прежде, ругается: виномъ исполнени сутъ". И затымь начинаеть самое опровержение возражений, употребляя при этомъ свое обычное діалектическое искусство въ дъло, но такъ, что всюду твердо основывается на ученіи слова Божія и Св. Церкви. Наконецъ отъ возраженій и сомненій въ истине проповъдуемаго переходя къ въръ въ нее, Филаретъ дълаетъ такое заключение: "Но доколь Богъ сохраняетъ бытие наше, хрістіане, и благоденствіе Церкви Своей, дотол'є мы не можемъ сомниваться, что Духъ Вожій въ ней пребываетт. Такъ же, какъ при созданіи міра, Онъ ношашеся верху воды, носится Онъ и нынъ, при продолжающемся возсоздании человъка, надъ бездною разстроеннаго естества нашего и животворящимъ осъненіемъ оплодотноряеть его къ благодатному возрожденію 1). Предаднит себя Его всесильному д'яйствію; преведемъ къ Нему наши мысли и желанія отъ смёшенія плоти и міра; воззовемъ изъ глубины отпаденія нашего, да снидетъ на насъ и Своею благодатію, ходатайствомъ Искупителя намъ пріобрітенною, очистить, просвітить, обновить, освятить и спасеть, благій, души наша. Аминь" 2). Итакъ, вотъ проповъдь, которую Өеофилактъ находитъ проникнутою пантеизмомъ и возвъщающею пантеизмъ.

U. Kopcynckiŭ.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> Въ изд. 1811 года: "отрожденію", согласно тогдашней терминологіи. Срав. это прекрасное соотношеніе между созданіемъ и возсозданіемъ въ Филаретовыхъ же "Запискахъ на книгу Бытія", стр. 11 и 47—48 изд. 1816 г. Припомнимъ, что въ 1811 году уже почти закончены были эти "Записки" въ рукописи и преподачы въ зкадеміи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. стр. 1-9 тома 1-го сочиненій Филарета, изд. 1873 года.

## Значевіе воскреснаго дня въ общественной жизни христіанскихъ пародовъ съ точки зрвиія западныхъ моралистовъ.

(По Ригеру, Курціусу, Геглеру и Мартензену).

Въ наше время на западъ идетъ сильное движение въ пользу строчаго сохраненія покоя и святости воскреснаго дня. Движеніе это, начавшееся первоначально въ Англіп, среди англійскихъ и шотландскихъ пуританъ еще въ прошломъ стольтіи, мало-по-малу распространяется по всему европейскому континенту, въ протестантскихъ странахъ столько-же, какъ и въ католическихъ, не исключая даже и современной намъ Франціп, въ лиць своего правительства относящейся враждебно къ религін. Въ Англін, равно какъ п въ другихъ странахъ Европы, и преимущественно въ Швейцарін, существуеть множество обществь, старающихся распространить въ народъ христіанскія понятія о воскресисмъ днъ, или, по крайней мёре, освободить народъ отъ обязательнаго, или будто-бы добровольнаго труда въ этотъ день нокоя и отдохновенія. Съ этою целію повсюду въ Европе, какъ и въ Англін, возникають "союзы для освященія воскреснаго дня", "союзы рабочихъ для воскреснаго покоя", "воскресныя лиги", "воскресныя общества" п т. п. Въ Женевъ образовалось даже международное общество освященія воскреснаго дня и оно расходуеть большую сумму денегь для распространенія въ народе здравыхъ понятій о воскресномъ дий, при посредстви проповиди, печати, публичныхъ собраній и вообще агитаціонной двятельности. Движеніе

это отражается и на иностранцахъ и иноплеменникахъ, живущихъ и въ нашемъ отечествъ, хотя въ Россіи оно только что начинается. Замечательно, что въ движеніи этомъ сходятся между собою люди различныхъ нартій и направленій, различныхъ лагерей и убъжденій; въ рядахъ агитирующихъ въ пользу воскреснаго дня можно встретить и соціаль-демократовъ, и прогресистовъ, и либераловъ, и консерваторовъ, и клириковъ всёхъ возможныхъ видовъ и всёхъ возможныхъ оттенковъ. Но само собою разумъется, что побужденія, по которымъ совершается это движеніе, часто бывають у этихъ людей несходными до противоноложности, и нередко доходять до отрицанія всякаго христіанскаго значенія воспреснаго дня. Если, напримірь, для людей, преданныхъ христіанской Церкви, какъ говоритъ Ригеръ, "дёло идетъ о томъ, чтобы христіанство представило новые спыты того гуманнаго призванія, той великой соціально-политической миссіи, черезъ которую единственно Церковь могла сдулаться столь могущественною въ средніе въка, и черезъ отступленіе отъ которой она нотеряла такъ много въ последнія столетія, когда гуманность была секуляризована, и Церковь выставлялась ея врагами какъ противница всякой гуманности": то соціалъ-демократы хлопочуть собственно о покот воспреснаго дня, исключительно имбя въ виду матеріальное и нравственное благосостояніе народовъ, а не христіанское освященіе этого дня. Само собою также разумвется, что такъ какъ воспресные "союзы", "лиги", "общества" и т. и. стоять на почек христіанства, требують именно празднованія воскреснаго дня, то соціаль-демократы, хотя и не отвергають важнаго соціальнаго и нравственнаго значенія этого дня. но требуктъ собственно покоя седьмаго дня п отвергають всякое религіозное значеніе его. Оказывается такимъ образомъ, что въ собственномъ смыслъ одни лишь христіанскіе моралисты на западъ являются главными руководителями современнаго намъ движенія въ пользу строгаго храненія и освященія воскреснаго дия.

Везъ сомниня, главныя причины этого движения скрываются

4

въ нравственномъ, религіозномъ и соціальномъ положеніи западныхъ народовъ. Западные моралисты ищуть въ возстановленіи значенія воскреснаго дня преграды широкому разливу среди современнаго намъ общества нравственнаго зла, сильному развитію среди этого общества грубыхъ эгоистическихъ инстинктовъ, страстной погонъ за наживою и быстрой угратъ встят высшихъ и благороднъйшихъ стремленій человъческой жизни. Очевидно, что вопросъ о почитании воскреснаго дня есть для нихъ не столько экономическій или общественный, сколько религіозно-правственный, хотя онъ имбеть очень важное и общественное значеніе. "Не случайно, говорять они, то обстоятельство, что въ сущности есть только два учрежденія, которыя можно съ точностію вывести изъ самыхъ первыхъ началъ человъческаго рода, именно: день покоя и бракъ, и исторія постоянно доказывала, что народы, пренебрегавшіе божественными повелёніями, заключающимися въ четвертой и седьмой заповъдяхъ закона Моисеева-погиб-Нельзя отрицать того, что и у насъ матеріалистическое и натуралистическое направление времени стремится къ нарушению этихъ заповёдей. Въ осебенности нарушение святости воскреснаго дня работой или неумфренными удовольствіями причинило уже страшный вредъ нёмецкому народу". Западные моралисты говорять еще, что работа въ воскресенье есть главиая форма проявленія такъ называемаго "бълаго рабства", причина "прогульнаго" понедъльника и, следовательно, ближайшая причина вдвойне разрушительнаго вліянія на души и тъла рабочаго люда; она есть "эксплоатація индивидуума, которая только потому не показывается непосредственно, что при этомъ подразумъвается существование рода, но которая медленно и верно ведеть къ ухудшенію расы". Моралисты эти статистическими данными доказывають тесную связь между нарушениемъ святости воскреснаго дня и различными преступленіями. Именно отсюда выводять они страшный проценть самоубійствь, съ каждымь годомь болье болбе увеличивающійся; отсюда же выводять множество расторгнутыхъ браковъ, непочтение детей въ родителямъ, неуважение

молодыхъ людей въ старивамъ, ослушание служащихъ въ хозяевамъ и пр. "Не случайно, говорять они, пятая заповъдь непосредственно следуеть за четвертой: требованія нятой запов'єдн основываются на требованіяхъ четвертой". Вотъ тъ побужденія, во имя которыхъ западные моралисты употребляють всё усилія возстановить значение воспреснаго дня. Именно это заставляетъ ихъ привесть или возвратить современное намъ общество къ почитанію этого дня. Тавимъ образомъ, занимающій ихъ вопросъ можеть быть выражень следующими словами: празднование седьнаследіе прошедшихъ временъ, отъ котораго маго дня есть-ли надобно уже освободиться намъ, или же, напротивъ, именно въ нашу эпоху, взволнованную и утомленную, оно призвано зать человъчеству величайшія услуги? Празднованіе или воскреснаго дня есть-ли такое установленіе, которое представляется залогомъ благоденствія, жизненности, умственнаго и нравственнаго развитія повсюду, гдё чтится религіозно, или же можеть быть признаваемо въ наши дни пережившимъ свое время? Таковы вопросы, подлежащие рёшению западныхъ моралистовъ при ихъ агитаціонной діятельности въ пользу воспреснаго дня. Какъ же они думають достигнуть своей цёли? Т. е. какими доказательствами и какими соображеніями хотять убъдить современное намъ общество свято хранить и соблюдать воспресный день? Мы хотимъ познакомить нашихъ читателей съ отвътами западныхъ моралистовъ на эти вопросы.

I.

Подобно католическимъ, и протестантскіе моралисты не сомить ваются, что празднованіе воскреснаго дня совершается по божественному установленію. Первоначальное происхожденіе этого празднованія скрывается въ іудейской субботть. "Шесть дней работай, говорить Господь въ ветхомъ завътть, и делай въ нихъ всякія дела своп; а день седьмой суббота Господу Богу твоему: не делай въ оный никакого дела ни ты, ни сынъ твой, ни дочь твоя, ни рабъ твой, ни рабыня твоя, ни воль твой, ни всякій скотъ твой, ни пришлецъ, который въ жилищахъ твоихъ. Ибо въ шесть дней создаль Господь небо и землю, море и все, что въ нихъ, а въ день седьмой почилъ. Посему благословилъ Господь день субботній и освятиль его" (Исх. 20, 9-11). Западные моралисты не сомнъваются, что то быль счастливый часъ, когда люди поняли, что природа человическая требуеть дня отдохновенія послі пести дней труда, или, по врайней мірь, не зная естественных законовь, опредбляющихь разморь покоя и труда, они поверили закону божественному, освятившему седьмой день, какъ день праздничный. Истиннымъ счастіемъ для рода человъческаго было также и то, когда люди поняли, что выборь дня, посвященнаго покою, не можеть быть предоставлень произволу отдёльных лиць и что вслёдствіе зависимости, въ которой мы находимся другь отъ друга, повой не быдъ-бы полнымъ, если-бы онъ не былъ сохраняемъ всеми. Такимъ-то образомъ суббота получила полное свое значение съ того дня, когда человечество стало жить ибкотораго рода общественною жизнію. Покой седьмаго дня повсюду, гдв быль установлень ваконодательствомь, является признакомъ побъды образованности надъ варварствомъ. Будунарождавшейся образованности, онъ въ тоже время быль обезпечениемъ и будущихъ успъховъ; онъ создаваль навыкъ къ порядку и общественности, онъ номогъ людямъ подблить время на періоды, и его вліяніе на политическое устройство, на правы и народныя религіи, принявшія его, было весьма сильно.

По примъру израильтянъ, религіозное освященіе седьмаго дня можно находить во всёхъ древнихъ законодательствахъ. Въ Китат напр., священная книга *И-Кингъ* говоритъ о седьмомъ днт, какъ о праздничномъ днт, наблюдаемомъ съ самыхъ древнихъ временъ. Надобно при этомъ замътить, что книга эта явилась гораздо прежде Конфуція, который самъ жилъ за 550 лътъ до Р. Х. "Великій день"—такъ называетъ внига седьмой день— "долженъ быть празднуемъ по всей странт многочисленными жертвоприношеніями; двери домовъ должны быть заперты, и всякія торговыя сдёлки, равно какъ и тяжебныя дта въ судахъ, должны

быть прекращены". Въ Греціи Гезіодъ упоминаеть о седьмомъ днѣ, какъ днѣ священномъ, а Гомеръ часто убѣждаетъ народъ сохранять этотъ день, какъ праздникъ. Отъ грековъ этотъ обычай перешелъ къ римлянамъ. Подобнымъ-же образомъ древніе индійцы, персы, халдеи, египтяне, и даже перувіанцы имѣли свою субботу, падавніую всегда на седьмой день.

Когда мы разсматриваемъ самыя древнія законодательства различных народовь о седьмомъ днё, то препмущественно два факта поражають насъ въ этихъ законодательствахъ: первый изъ этихъ фактовъ—это тотъ, что всё законодательства согласно считаютъ недёлю изъ семи дней, — фактъ по истинъ чрезвычайный и онъ одинъ доказываетъ намъ глубокую древность субботы; другой фактъ состоитъ въ религіозномъ значеніи, приписываемомъ этими законодательствами покою седьмаго дня. Именно священины и жрецы всёхъ религій предписали этотъ покой, и они предписали его во имя Божества. Эти законодатели, бывшіе въ тоже время и медиками, внесли въ свои священныя книги гигіеническія правила, къ числу которыхъ надобно отнести и чествованіе седьмаго дня, и заставили народы сообразоваться съ этими правилами, какъ предписаніями божественными.

Впрочемъ, въ этомъ послёднемъ фактъ, т. е. въ религіозномъ значеніи субботы, нётъ ничего удивительнаго. Въ тѣ давно промедшія времена, когда народы дѣлали первые шаги по пути просвѣщенія, жизнь общественная отличалась простотою до такой степени, что должности общественныя, религіозныя, гражданскія и политическія были соединяемы въ рукахъ однихъ и тѣхъ-же людей. Но съ осложненіемъ жизни въ послѣдующее время и тѣмъ болѣс въ наши времена сдѣлалось уже невозможнымъ для одного и того-же лица наблюденіе за исполненіемъ божественнаго, естественнаго и откровеннаго закона во всѣхъ его частяхъ; тѣмъ не менѣе истинно то, что всѣ различныя части религіознаго и общественнаго законодательства, какъ вѣтви и отрасли одного и того-же дерева, составляють единое по своему происхожденію отъ единаго законодателя Бога.

Это единство божественных и общественных законовъ есть величайшій принципъ, господствующій въ Монсеевомъ законодательстве, и въ частности въ законе о субботь. Самъ Монсей, по своему качеству "раба Господня", быль въ одно и тоже время вождемъ и отцемъ своего народа, законодательство обнимало всю совокупность человъческой жизни; оно не оставляло безъ вниманія никакнях законныхъ потребностей нашей природы, и вотъ почему, не смотря на свой мёстный, національный характеръ, оно имёсть важность всеобщую. Законь о субботь, въ ряду другихъ законовъ, имёлъ въ виду не только благо духовное, по также здоровье, благосостояніе и временное довольство народа израильскаго.

Надобно замѣтить наконець, что суббота не быда введена Моиссемъ; она существовала до него. При посредстве Моисея, прежде существовавній и болье или менье обще-принятый обычай объявлень народу въ истинномъ освъщеніи, т. е. какъ законъ святой и какъ выраженіе воли Божественной. Законъ о субботь существоваль, можно сказать, съ самаго начала міра. Онъ существоваль въ числь законовь, предопредъленныхъ отъ вычности, которыми управляются планеты и которые проявляють свое дъйствіе прежде, чъмъ Кепплеръ, Ньютонъ и Галилей открывають ихъ и изъясняють.

Поэтому и Монсей не говорить о субботь, какь о чемь-то новомь. "Помни, говорить онь, день субботній" (Исх. ХХ, 8). Въ седьмой день Богь почиль отъ всёхъ своихъ дёль, которыя Онъ совершиль, и Богь благословиль седьмой день и освятиль его" (Быт. 11, 3). Это упоминаніе о покоть, при установленіи закона о субботь; самый смысль слова суббота, означающаго прекращеніе работы, а также запрещеніе пользоваться работою животныхъ въ седьмой день, —все это показываеть, что провозглашенная Монсемь четвертая заповёдь существенно имбеть въ виду покой, какъ средство, содбйствующее освященію дня.

Глубокая древность по наслёдству передала субботу новымъ

народамъ, и производимыя этимъ установленіемъ явленія, несмотря на видопзмёненія, совершившіяся въ области политической и религіозной жизни этихъ народовъ, свидётельствуютъ въ нольву внутренней силы этого установленія и его безусловной необходимости. Это всего яснёе можно видёть на пространствё въковъ, при нёкоторыхъ видопзмёненіяхъ, въ примёненіи субботы къ новымъ религіямъ; всегда она сохраняетъ свой существенный характеръ дня покоя и праздника на седьмой день. Магометане, подобно древнимъ Халдеямъ, празднуютъ ее въ пятницу; между тёмъ какъ современные намъ іудеи по прежнему празднуютъ субботу. Христіане-же пзбрали своимъ праздникомъ воскресенье, въ воспоминаніе воскресенія своего Спасителя.

Замъчательно, что у западныхъ христіанскихъ народовъ, преимущественно среди протестантовъ, и именно среди англичанъ и стверо-американцевъ, наиболъе строго хранится празднование воскреснаго дня, котя въ Словъ Божіемъ, «которымъ протестанты исключительно руководствуются въ своей религіозной жизни, нельзя находить подробныхъ указаній на чествованіе этого дня. Протестанты следують въ этомъ случат примеру всехъ остальныхъ христіань. Воть напр., вавь разсуждаеть объ этомъ предметь зеландскій епископъ Мартензенъ. "Правда, Спаситель сказаль: "Сынъ человеческій есть господинъ и субботе" (Мате. XII, 8); но Онъ пришелъ не разрушить ее, а исполнить и возвесть къ совершенству. Хотя при этомъ мы и не можемъ сослаться на опредъленныя слова и прямую зановъдь Господа, тъмъ не менъе не опровержимо, что именно этотъ день (воспресенье) создалъ Самъ Господь, и создалъ именно Своимъ воскресеніемъ и Своимъ появленіемъ въ средѣ учениковъ, когда онъ вручилъ имъ апостольское полномочіе (Іоан. ХХ, 19 и след.), - равно какъ именно въ воспресенье Онъ палилъ Духа Св. на общество своихъ послъдователей. Уже въ апостольской Церкви воскресенье признавалось "днемъ Господнимъ" (Anor. 1, 10. Сн. 1. Кор. XVI, 2). Чтобы христіанская Церковь для совершенія правильного чередованія своего богослуженія, могла избрать какой-либо другой день, а не воскресный, или чтобы воскресенье могло быть когда-либо отмёнено христіанами, это представляется невёроятнымъ. Кабъ ветховавётная суббота должна была служить воспоминаніемъ объ окончаніи творенія міра, такъ наше воскресенье служить напоминаніемъ объ окончаніи дёла всемірнаго спасенія; въ тоже время оно пророчески указываетъ на будущій всеобщій покой, который Господь уготовалъ своему народу (Евр. IV, 9). Каждий ново-наступающій воскресный день напоминаетъ такимъ образомъ христіанскому обществу апостольское воззваніе: "помин Господа Інсуса Христа, воскресшаго изъ мертвыхъ" (2. Тим. II, 8); а вмёстё съ тёмъ напоминаетъ и все то, что соединено съ этимъ событіемъ,—т. е. напоминаетъ міру о вёчномъ назначеніи человёческаго рода".

II.

Усвояя такое высокое значение седьмому дию, соединяя съ этимъ днемъ развитие культуры какъ древнихъ, такъ и новихъ народовъ, западние моралисты этимъ самимъ вынуждаются историческими фактами доказать это свое положение. И MHO этихъ фактовъ въ лътописяхъ исторіи какъ древнихъ, новыхъ народовъ. Они приводятъ подобнаго рода факты ложительного и отрицательного характера, хотя и нельзя сказать, чтобы самые факты у нихъ отличались непререкаемою ръшительностію и убъдительностію; приводимые ими историческіе факты болье или менье вроятны, но не имьють рышительнаго значенія. Такъ, въ подтвержденіе своего положенія, они ссылаются изъ древнихъ народовъ преимущественно на евреевъ, а изъ новъйшихъ-на англичанъ и съверо-американцевъ. Относительно евреевъ они говорятъ, что Авраамъ перенесъ изъ Халден въ Ханалнъ основное начало верованій своихъ потомбовь, т. е. вфру въ единаго Бога. Суббота, связанная теснейшимъ образомъ съ этимъ върованіемъ, была признаваема Израилемъ днемъ святымъ, когда человъвъ долженъ былъ по примъру Создателя усновоиться отъ всёхъ дёль своихъ. Отсюда слёдовало

то, что грубыя и чувственныя удовольствія, равно какъ и трудъ, были исключены изъ этого праздника. Вийстй съ тилеснымъ нокоемъ седьмой день доставлялъ израильтянамъ сосредоточенность души, почитаніе Въчнаго, тихія и укръпляющія радости семейной жизни. Подобное установление могло оказывать самое счастливое вліяніе на народъ, върно хранившій его. И мы на самомъ дълъ видимъ, что еврейскій народъ представляєть теперь доказательство безпримерной жизненности въ исторін. Если нельзя решительно утверждать, что строгое хранение субботы дало исвлючительное бытіе этому явленію, то можно-ли отвергать вліяпіе на него субботы? Еврейскій народъ пережилъ Вавилонянь, Персовъ, Гимлянъ, порабощавщихъ его и, не смотря на преслъдованія, перенесенныя имъ со стороны христіанскихъ народовъ, не смотря на свое разсвяние по всему лицу земли, онъ существусть и теперь, готовый, кажется, немедленно образоваться въ самостоятельный народъ по первому зову. Везъ сомийнія, многія обстоятельства помогли возникновению этого страннаго историческаго феномена; но, говорять западные моралисты, на первомъ мъсть изъ обстоятельствъ подобнаго рода надобно поставить, не болеблясь, стойбость, съ которою іуден хранять свою субботу. Всему міру извъстное строгое храненіе еврейской субботы и обряды, соединенные съ этимъ храненіемъ, замёняють для евреевъ ихъ бывшій храмъ и служатъ для нихъ національною связью. Этоть день сталь для нихъ духовнымъ святилищемъ, занявшимъ мъсто ихъ разрушеннаго храма, -- сталъ священною оградою, въ которой блюдется ихъ культъ, гдё евреи почерпаютъ сознание о себь, какъ о народъ Вожіемь, гдь они подкрыпляють свою семейную жизнь и свою телесную силу.

Изъ новъйшихъ народовъ западные моралисты въ подтверждение своего ученія о воскресномъ днё преимущественно указывають на англичанъ и сёверо-американцевъ. По ихъ мнёнію, Англія представляетъ намъ примёръ того, какъ вёрное храненіе этого дня умножаеть въ обществъ тълесную силу народа, его жизненность, энергію, расположенность къ труду, духъ незави-

симости. Семейная жизнь сохраняется въ этой странъ лучше, чъмъ на континентъ, и конечно воскресный день не чуждъ вліянія на развитіе народнаго характера, столь правтическаго и столь твердо закаленнаго, какимъ всегда отличался англійскій народъ. "Благоденствіе нашей страны, сказаль Джонь Бригь, въ ръчи своей, произнесенной въ палате общинъ, и совершаемый народомъ прогрессъ зависять въ значительной мере отъ способа храненія нашимъ отечествомъ дня повоя". Тоже самое явленіе происходить, по мижнію западныхь моралистовь, и въ Соединенных Штатах, гдв, какъ извистно, воскресный день признается днемъ истичнаго нокоя. Народонаселение этой страны есть смёсь различныхъ народностей, не имеющихъ общей исторіи и приносящихъ съ собою изъ своей отечественной метрополіи свои религіозные обычан и свои частные политическіе нравы. Какъ происходить то явленіе, что въ этихь столь противоположныхъ элементахъ видятъ легко образующимся народный характеръ, видять нравы и обычаи, жизнь политическую и соціальную, однимъ словомъ типъ особаго народа, а не механическое смъщеніе всёхъ народностей? Надобно-ли все это приписывать исключительно большей мере независимости, которою пользуются обитатели новаго свъта, или же не будеть-ли справедливымъ также признать, что воскресный американскій день оказываеть щественное вліяпіе на жителей, на ихъ нравы и даже на самый характеръ народа? Западные моралисты отвъчають на этотъ вопросъ въ положительномъ смыслъ. Вообще, по мижнію профессора Курціуса, "на учрежденін субботы основывается жизненный строй, общій всёмъ новымъ культурнымъ народамъ, свободный отъ древняго фарисейства и получившій новое значеніе чрезъ освящение воскресного дня. Этотъ жизненный строй оказывается учрежденісмь, которое не вредить практической діяп возвышаетъ народную тельности, но поддерживаетъ Онъ необходимъ для того, чтобы общая религіозная жизнь народа нашла себъ выражение; онъ есть постоянное напоминание о томъ, что народъ не можетъ всецёло отдаться тревожному движенію

видимаго міра, не причинивъ невознаградимый вредъ своей душё. Гдѣ этотъ жизненный порядовъ поддерживается, тамъ онъ составляеть лучшее украшеніе города или страны; ибо все прекрасное въ жизни и искусствѣ основывается на порядкѣ, регулирующемъ движеніе и на ритмическомъ раздѣленіи всего разнообразія жизни. Посему нѣтъ ничего хуже, какъ пустынное однообразіе безпорядочной, хлопотливой дѣятельности, когда человѣческій родъ уподобляется кучѣ муравьевъ, въ которой день изо дня все идетъ съ безпрерывной поспѣшностію".

Рядомъ съ этими фактами, западные моралисты указывають и на отрицательныя явленія непочитанія воскреснаго дня. У всёхъ языческихъ народовъ, говорятъ они, многочисленные незаконные праздники и введенное этими народами, сверхъ прекращенія работы, множество разнообразныхъ жертвъ, а также игры и пирушки, часто переходившія въ оргіи, мало-по-малу уничтожили правильное празднование седьмаго дня, а вмжстж съ тжмъ имкли самое гибельное вліяніе на политическій и гражданскій этихъ народовъ. Курціусъ, напр., не сомнѣвается, что у грековъ и римлянъ исчезло первоначальное нравственное значение праздниковъ вследствие умножения различныхъ торжествъ; а это имфло следствіемъ разрушеніе разумнаго чередованія между трудомъ и отдохновеніемъ, и уничтожило нормальный ходъ античной народной жизни. Тоже явленіе, по мибнію моралистовъ, повторяется н среди современныхъ намъ языческихъ народовъ.

Въ наши дни можно видеть целые языческие народы, живущие безъ воспреснаго дня. Но можно думать, что именно въ этомъ отвиндина аки анкрифи акинавки аки видимаго паденія. Китайцы и индійцы напр. уже съ давнихъ поръ перестали сохранять повой седьмичнаго дня, но въ тоже время для всёхъ очевидно, давнихъ поръ эти народы что уже съ перестали развиваться, и служать нагляднымь примфромъ столько леснаго истощенія, какъ П духовнаго. Имъя возможность, ПО своей страшной численности, господствовать надъ всеми, представляють намъ зрёлище народовъ безъ всякой жизненности

истиннаго духа независимости. Что же касается японцево, то кажется они вступають на путь прогресса; но при этомъ не замбчательно-ли то, что японцы полагають воспресный день въ основу своей новой цивилизацій? Тоже явленіе, по митнію западныхъ моралистовъ, повторяется и среди христіанъ. Въ христіанства воскресный день потеряль для многихъ людей характеръ священнаго дня; но и среди нихъ также можно фактъ тълеснаго ослабленія и нравственнаго паденія, возникаеть изъ пренебреженія днемъ покоя. Соціальное разложеніе, замвчаемое въ ибкоторыхъ странахъ и преимущественно въ ивкоторыхъ большихъ городахъ, идетъ рука объ руку съ ніемъ воскреснаго дня. Во Франціи напр. въ городахъ работаютъ, строять, ремесленным заняты, фабричное производство говля идуть своимъ порядкомъ безпрерывно въ теченіи всёхъ семи дней недёли. Но рядомъ съ этимъ число рожденій уменьшается, смертность увеличивается, нормальное приращение народонаселенія прекращается, — симптомы тёмъ болъе что въ нихъ надобно видъть уменьшение мъры жизненныхъ силъ народа. Можно указать еще и въ другихъ сферахъ разрушительныя дтиствія поруганія дня покоя; семейная жизпь страдаеть, жажда удовольствій становится преимущественною заботою для всёхъ, изобрётательность и промышленная конкурренція возрастаеть, политическое равновітся колеблется. Надобно ли удивляться тому, что французскій народъ, такъ богато одаренный отъ природы, шатается изъ стороны въ сторону среди политических агитацій и періодически предается увлеченіямъ страстей, когда у него итть правильнаго покоя и сосредоточенности, доставляеных лишь воскресными днемь?

Конечно, во всёхъ этихъ фактахъ положительнаго и отрицательнаго характера, приводимыхъ западными моралистами въ защиту праздиованія воскреснаго дня, нельзя не видёть нёкоторой односторонности и даже преувеличенія; но въ общемъ опи должны быть признаны не подлежащими сомнёнію, по крайней мёрё въ отношеніи къ христіанскимъ народамъ. Если фарисейское храненіе седьмаго дня не можеть служить признакомъ истинной религіозности, то истинная религіозность не должна-ли проявляться глубовимъ религіозно-нравственнымъ чествованіемъ этого дня? 
Не должна-ли глубовая въра свято хранить и чтить свой религіозный день? А если это такъ, если это върно, то нітъ сомнънія, что христіанскій народъ, свято чтущій и хранящій свой религіозный день, т. е. свято хранящій свою въру, обнаруживаетъ 
способность къ политическому и общественному росту; и напротивъ народъ, потерявшій въру, а вмъстъ съ нею и свой религіозный день, обнаруживаетъ явные признави общественнаго и политическаго разложенія. "Сія есть побъда, говорить Апостолъ, побъдившая міръ—въра наша".

## III.

Западные моралисты хотять даже доказать, что именно седьмой день, после шести дней труда, надобно освящать и посвящать новою; что именно храненіе новоя седьмаго дня возстановляетъ нормальную сумму нашихъ природныхъ силъ и увеличиваеть среднюю продолжительность нашей жизни. Бывають случан, говорять они, когда надобно предаваться покою цълаго дня послъ четырехъ или пяти дней труда, но ни от каком случать продолжительность труда не должна простираться свыше шести дней. Уже въ концу каждаго будинчнаго дня мы видимъ природу человъческую подчиняющуюся повелительной власти покоя. Но ночной покой, какъ-бы ни быль полонъ, не достаточенъ для восполненія траты нашихъ силъ. А когда трудъ, ремесленный или умственный, возобновляется въ теченіи цёлаго ряда дией, то утомленіе, пспытываемое нами вечеромъ, ощущается нами и утронъ; и вмёсто чувства благосостоянія, присущаго намъ послё достаточнаго покоя, им чувствуемъ тягостное расположение духа. ованчивающееся нерасположенностію въ труду. Только условіемъ нёкоторой пріостановки дёйствія, грознаго для человъта вельнія закона: "ты должень трудиться", чувство довольства снова пробуждается въ насъ и наши силы возобновляются.

Это столько-же относится въ отдёльнымъ индивидуумамъ, какъ и къ цёлымъ народамъ. Надобно даже сказать, что если какой-либо частный человёкъ можетъ лишить себя покоя седьмаго дня безъ большаго ущерба для себя, то цёлое общество безусловно не можетъ подвергаться этому, подъ опасеніемъ вырожденія и погибели. Воскресный день для него болёе, чёмъ пріятная роскошь; онъ служитъ для него однимъ изъ условій его существованія.

Таково положеніе, которое западные моралисты хотять доказать научными данными. Постараемся познакомить нашихь читателей сь главнъйшими изъ данныхъ этого рода.

Моралисты хотять доказать, что храненіе покоя воскреснаго, т. е. седьмаго дня, возстановляеть нормальную сумму нашихъ природных силь и увеличиваеть среднюю продолжительность на-Какъ-же доказывають они это положение? Геглеръ шей жизни. напр. говоритъ, что мы можемъ представить видоизмененія, совершающіяся въ совокупности жизненныхъ силъ, нашихъ форм'в линіи, которая вм'есто того, чтобы всегда оставаться на одномъ и томъ-же уровнъ, то повышается, то понижается, слъдуя последовательными переменами труда и отдохновенія, изъ которыхъ слагается наша жизнь. Можемъ также или даже должны допустить, что пища, отдыхъ, хорошее расположение духа повышають уровень нашихь силь, между темь сабь серьезный трудъ по необходимости понпжаетъ его. Конечно, ночной сонъ возстановляеть часть потерь совершенных нами въ течени дня, но онъ недостаточенъ для полнаго покрытія дефицита, производимаго въ трудовые часы. Отсюда слёдуеть, что наша линія не находится всегда точно на той же высоть, на которой она находилась за 24 часа предъ этимъ. Уровень нашихъ силъ такимъ образомъ понижается изо дня въ день, и это понижение темъ болье бываеть замытно, чымь болье нашь трудъ утомителенъя менье ночной повой продолжителень, пища питательчвиъ на, воздухъ, которымъ мы дышемъ днемъ и ночью, менте чистъ н пр. и пр. Къ счастію, 24 часа отдохновенія воскреснаго дня приводять все въ прежнее нормальное положение и возобновляютъ

силы, израсходованныя нами въ теченіи шести дней труда. Но очевидно, если мы отклонимъ воскресный день отъ его истиннаго назначенія, посвящая его или труду, или грайностямъ удовольствій, то потери предшествующихъ дней не могуть быть такимъ образомъ мы прямо достигаемъ той вознаграждены; и точки, которая соотвътствуетъ полному истощанію, т. е. достигаемъ смерти. Поэтому, если мы удлинимъ представляемую нами линію такъ, чтобы она изображала собою всю нашу жизнь, то будемь имёть, въ случай работы въ воскресные дни, эту линію быстро понижающуюся до той точки, ниже которой она уже можеть надать; въ противномъ-же случат наша линія въ теченіи наскольких вать будеть держаться почти на одной и той-же высоть; конечно, мало-по-малу и она будеть понижаться по мъръ ослабъванія нашихъ жизненныхъ органовъ, но только поздно она достигнеть точки, соотвътствующей смерти.

Такова, по Геглеру, теорія нашихъ жизненныхъ силъ и ихъ линія нормальнаго движенія и сохраненія. Гдё-же научныя данныя для подтвержденія этой, на нашь взглядь, и сколько фантастической теоріи? Геглеръ ссыдается въ этомъ отношеніи на естественно-научные опыты. Онъ указываеть напр. на извъстнаго американскаго доктора Мюзая, который пришель къ убъжденію, что покой седьмаго дня увеличиваеть на семь лёть длительность пятидесятилътней человъческой жизни. Онъ ссылается еще, напр.. на извъстнаго физіолога Флурана, который возстановиль столётнюю длительность нормальной жизни одного, совершенно истощеннаго трудомъ и больнаго человъка, указавъ ему законную міру труда и отдохновенія. Изъ политико-экономическихъ авторитетовъ, онъ ссылается, напр., на Прудона, который говорить: "уменьшить седьмицу на одинъ день-это значить сдёлать работу недостаточной и излишне увеличить повой; увеличить же седьмицу на тоже количество дней-это значить сделать работу чрезмерною. Установите после каждыхъ трехъ дней половину дня отдохновенія, и вы увеличите этимъ перерывомъ потерю времени и, разсъкая естественное единство

дней, введете въ численное равенство ихъ хаосъ. Напротивъ того, если вы допустите сорокъ восемь часовъ отдохновенія посл' двухъ последовательныхъ недель труда, вы поразите человъта бездъятельностію, истощивши его предварительно утомленіемъ" (Proudhon, Celebration du dimanche). На нашъ взглядъ, всв подобнаго рода факты доказывають не то, что хотять доказать; они доказывають лишь необходимость отдохновенія после известнаго числа дней труда; но решительно не доказывають того, что именно седьмой день долженъ быть посвященъ нокою. непосредственный опыть, конечно, неопровержимо подтверждають, что мы не можемъ трудиться безъ возобновленія силь непосредственно послё ихъ расходованія; что этотъ расходъ изо-**И**ММЭКИКОПОИ дня въ день переходитъ набонецъ въ дефицить, до некоторой степени более продолжительными отдохновениеми, чтиь обывновенный суточный повой: но нивакая наува не можеть доказать, что именно къ концу недъли надобно не менъе 24-хъ часовъ отдохновенія для нормальнаго покрытія этого дефицита. Поэтому, вск опытные факты, приводимые людьми учеными въ подтверждение безусловной необходимости покоя седьмаго дня, съ точки зрвиія естественной, всегда будуть представляться болбе или менбе фантастическими и мало доказатель-Столь - же мало доказательнымъ представляется намъ ными. факть, заимствуемый обыкновенно изъ псторіи первой французской революців. Извъстно, что первая французская республика, издавшая декреть противь бытія Божія, уничтожила также воспресенье и хотвла замвнить его декадою, T. e. покоемъ таго дня. Но террорестическія мёры, къ которымъ прибегли для принужденія народа работать въ воскресенье, не пом'єшали ему праздновать этоть день, какъ и прежде, т. е. послъ шестаго человъческихъ на седьмой. Сознавши, наконецъ, что спяъ хватаеть для непрерывного труда въ теченіи девяти дней, праузаконить покой послё полудня пятаго вительство согласилось дня, если это будеть кому-либо желательнымь. Что-же васается исполненія обязанностей и должностей чисто республиканскихъ,

не требовавшихъ усиленнаго труда въ воскресный день, то для людей, несшихъ эти обязанности, покой пятаго дня по прежиему быль воспрещень. Темь не менее республиканскій декреть не могь искоренить древняго обыкновенія, требовавшаго покоя послі шести дней работы; преимущественно-же земледёльческое народонаселеніе оказало въ этомъ отношении сопротивление, предъ которымъ директорія должна была преклониться. Наконецъ, Наполеонъ І возстановиль празднование воспресенья, какъ дня покоя и религиознаго праздника. Но что-же отсюда следуеть? То-ли, что природа человеческая требуеть покоя именно седьмаго дия и отвергаеть республиканскую декаду, или то, что религіозное обыкновеніе празднованія седьмаго дня оказалось сильнее нововведенія директоріи? Намъ важется, что ближайшихъ причинъ эгого явленія надобно искать въ религіозныхъ побужденіяхъ, а не въ какомъ-то великомъ законт природы, требующемъ дия покоя именно посят шести дней труда. Вообще теорія, измишленная Геглеромъ и укастрадаеть однимъ кореннымъ недостаткомъ: занная намп выше, она говорить о сохраненіи силь телесныхь, но ничего не говорить и даже, кажется, не имбеть въ виду развитія этихъ силь и благоразумнаго пользованія ими; она смотрить на жизнь человъческую чисто съ механической точки эрфнія. Между тъмъ съ сохраненіемъ телесныхъ силь у нась должна соединяться забота и о развитіи ихъ сообразно съ главной цёлью нашей жизни, а также забота о благоразумномъ пользованій этими сила-Древніе напримірт заботились о гармоническомъ развитін души и тъла и говорили: mens sana in corpore sano. жение это заключало въ себъ скрштую мысль о необходимости нткотораго ограниченія и умеренія деятельности и жизни духа, для уничтоженія его перевъса надъ тъломъ, если таковой перевісь обазывался. Но христіанинъ подъ гармопическимъ развитідупии и тъла разумъстъ не количественно-равномпрное развитіе, а качественное соотношеніе пли качественное принаровление пуъ для осуществления и выражения главной цёли христіанской жизни, т. е. богоуподобленія—подобно тому,

въ музыкъ подъ гармонією разумъется не одинаковость тона и тембра звуковъ, но такое согласование ихъ, при которомъ, не смотря на различіе и количественную неравном приость тоновъ, всь они служать общему, цьлому, основной идев. Христіанинъ даже долженъ заботиться о перевёсь духа надъ тёломъ, или о преобладаніи духовныхъ интересовъ надъ потребностями его твлесной жизни (Мар. 8, 35). Хотя о какихъ-либо раціонально-обоснованныхъ обобщеніяхъ и законахъ касательно правильнаго соотношенія между развитісмъ тёлесныхъ силь и условливаемымъ имъ качественнымъ развитіемъ духа въ настоящее время еще не можеть быть и рёчи; но вообще всё обязанности наши въ этомъ отношеніи могуть быть выражены общимъ понятіемъ борьбы со страстнымъ влеченіемъ плоти и укрупленія телесныхъ силь для энергической двятельности духа (ἄσκησις). Навонецъ съ сохраненіемъ телесныхъ силь на насъ лежить долгь благоразумнаго пользованія ими. Всв наши обязанности въ этомъ отношенія могутъ быть выражены общимъ понятіемъ здравомыслія или по гречесби-сфоросочи (отъ сфс-здоровый и фрочи мысль), что означаеть прежде всего благоразумное употребление всехъ нашихъ силь, а отсюда частиве-господство надъ половымъ влечениемъ или цъломудріе въ собственномъ смыслъ. (Анахарисъ Diog. Lacrt. 1. 8. 5). Это здравомысліе условливается благоразумною тратою возобновленіемъ органической (эндосмосъ ткани мось), или благоразумнымъ употребленіемъ пищи, одежды, трунадъ половымъ влеченіемъ. Слово да и отдыха и господствомъ Божіе напр. положительно воспрещаеть объяденіе и пьянство (Лук. 21, 34); но столько-же положительно разръщаеть благоблаговременное пользование инщею разумное И питьемъ; Господь даетг намь вся обильно для наслажденія (Дъян. 14, 17, 1. Тит. 6, 17). Потому-то и Спаситель запомолиться Отцу Небесному о хлёбе насущномо въдалъ намъ (έπιουσιος, т. е. какъ существенно необходимомъ для насъ, такъ н соотвътствующемъ нашей человъческой сущности и нашему человъческому достопиству). Вообще въ этомъ отношеніи не колеб-

дясь можно сказать дишь одно, что мы видёли-бы среди насъ большее число людей сильныхъ, здоровыхъ, цвътущихъ, если-бы законы нашей природы не были вообще нарушаемы ими и если бы наши народонаселенія благоразумнье пользовались случаемь, доставляющимъ вкушение правильнаго повоя. Естественно, что жизнь становится темъ более враткою, чемъ более ходъ ся быстръ и возбужденъ. Растенія, развивающіяся быстро, и живуть очень недолго; между тъмъ какт деревья, ростущія медленно, пріобрътають толстую древесину и живуть целые века. Также точно и человать, своею лихорадочною даятельностію, повидимому, простирающійся до самаго неба, въ вороткое время, такъ сказать. расходуется и сгараетъ, какъ солома отъ огня. Здёсь-то находитъ свое применение итальянская пословица: Chi va piano va sano \*). мудрое и прекрасисе правило, и преимущественно для людей слабаго сложенія, а также для людей, обремененныхъ трудомъ тяжелымъ и изнурительнымъ для здоровья.

K. Ucmomuns.

(Охончаніе будеть)

<sup>\*)</sup> Выраженіе это соотвітствуєть русской пословиці: "тише іздень—дальше будень".

## ИДЕАЛИЗМЪ и РЕАЛИЗМЪ.

(Продолжение \*).

## XIV.

Отрицательный характерь французской философіи XVIII въка въ отношеніи религіп. — Отрицаніе свободы воли, безсмертія души и бытія Бога въ системю природы Гольбаха (критика теологіи). — Заміна этихъ истень ибкоторымь ихъ подобіемь. — Раціонализмь какъ ограниченіе сепсуализма, или меньшая степень отрицанія въ отношеніи религіп. — Вольтерь о бытіи Божества (противь матеріалистовь), о безсмертій души и свободів воли. — Почему Вольтерь изъ всёхъ этихъ вопросовъ съ особенною ясностію и твердостію рішаеть лишь вопрось о свободів воли. — Связь его раціонализма съ сенсуализмомь. — Даламберь о свободів воли. — Колебавія и нерішительность Вольтера въ мидніяхъ по другимъ вопросамъ.

видѣли, Мы уже СВОВХЪ нападкахъ реличто ВЪ христіанство въ особенности, французскіе философы своему делу придавали такой видь, какъ-бы христіанство было силою отрицательною, враждебною природь человъка, важинтересамъ, а потому надлежало возстановить вэ амишйан попранныя религіозною върою права человівческой природы, указать путь къ достиженію истиннаго счастія и направить къ этой цёли силы индивидуальныя и общественныя: въ этомъ состояла задача французской философіи XVIII въка, по сознанію ея самой.

На дёлё однако не христіанство, какъ въ этомъ убёряли французскіе философы, было во враждё съ дёйствительностію, съ живыми реальными силами человёческой природы, а наоборотъ война была воздвигнута противъ христіанскихъ идей

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" 1885 г. № 11.

и началь нравственной жизни, сдълавшихся въ теченіи въковъ реальными силами, а потому не христіанство, а французская философія была отрицаніемъ действительной жизни, отрицаніемъ основныхъ началь этой жизни. Въ особенности этотъ отрицательный характеръ по отношенію къ религіи представляеть отличительную черту матеріалистической философіи Гольбаха и другихъ; въ меньшей степени отрицательно относится къ религи раціонализмъ Вольтера и другихъ того-же направленія философовъ. Наиболіве характеристическим въ этомъ отношени должно признать то, какъ относится тотъ или иной философъ къ следующимъ основнымъ истинамъ, на которыхъ утверждается религіозное сознаніе: къ истинъ бытія Божія, къ истинъ безсмертія души и, наконецъ, къ истинъ бытія свободной воли въ человъкъ. Гольбахъ, какъ мы видъли, въ своей системъ природы доказываеть, что воля человъка не свободна, что ивтъ души, какъ особаго существа, предназначеннаго къ безсмертной жизни. Отрицаніе свободной воли въ является, впрочемъ, необходимымъ последствіемъ **фя**фаосэн матеріалистическаго воззр'внія на челов'єка, т. е. отрицаніе души какъ субстанціи. При такомъ отрицаніи душевная жизнь въ человъкъ необходимо представляется механизмомъ всецъло зависимымь отъ взаимодёйствія различныхъ частей тёла. Но какъ-же возможно при этомъ различение добра и зла въ челоивческихъ двиствіяхъ? въ правъ-ли мы признавать одни двиствія человъка добрыми, другія--злыми, если онъ не обладаеть свободною волею? Гольбахъ полагаетъ, что такое различеніе относится не къ происхожденію дійствій, а къ ихъ значенію для общества, иначе: не то оно означаеть, что одни дъйствія рождаются доброю волею, а другія производятся злою волею, а единственно выражаеть ихъ полезность или зловредность для общества безъ всякаго отношенія къ тому, хочеть-ли человъкъ или не хочетъ быть такимъ, а не инымъ, и свободенъ ли онъ хотеть или не хотеть этого; посему всякое наказаніе, полагаемое законами за преступленія, есть только огражденіе общества отъ зла, причиняемаго ему преступными дъйствіями, хотя эти действія и не свободны. Преследуя преступниковъ наказаніями, общество поступаеть подобно тому, какъ строю-

щій домъ ограждаеть его фундаменть отъ дождевыхъ водъ посредствомъ устраиваемыхъ для этой цели трубъ или желобовъ. Однакожъ Гольбахъ при этомъ полагалъ, что такъ какъ преступникъ въ сущности есть жертва непреодолимо дъйствующихъ на него причинъ, то слъдуетъ имъть къ нему состраданіе. Посему онъ требуеть, напр., отміны смертной какъ-будто отклоняя отъ себя вредное вліяніе физическихъ дъятелей, съ которыми сравниваетъ Гольбахъ преступниковъ, возможно чувствовать къ нимъ состраданіе, не говоря уже о томъ, что если люди не свободны ВЪ дъйствіяхъ, то не свободны также и въ преследованіи преступниковъ и въ опредъленіи наказаній за преступленія; ибо добро и зло, дълаемыя людьми, одинаково необходимы. Относительно догмата о безсмертіи Гольбахъ находить, что представители религіи, объщая добрымъ небесное блаженство, но не отказывая въ ономъ и злымъ, предоставляютъ такимъ образомъ и самымъ дурнымъ людямъ возможность отклонить отъ себя угрожающую имъ гибель (les foudres de dessus leur tête) и достигнуть ввинаго блаженства. Не значить-ли это склонять ихъ къ тому, чтобы они сделались еще более злыми? Говоря это, Гольбахъ уже забылъ выраженное имъ-же самимъ требованіе списходительности и состраданія къ явнымъ даже преступникамъ, что скорфе можно принять за поощреніе къ дальнъйшимъ преступленіямъ, чъмъ предоставленіе и худпимъ людямъ надежды на спасеніе при условін, однако, добровольнаго исправленія съ ихъ стороны, чего Гольбахъ не требуеть и не могъ требовать отъ преступниковъ, въ отпошеніи къ которымъ онъ такъ милостивъ. Впрочемъ и самъ Гольбахъ объясняеть распространение вфры въ безсмертие твмъ, что всегда люди признавали эту веру наиболее действительнымъ средствомъ обузданія страстей. Вмфстф съ отрицаніемъ свободы воли и безсмертія дунни Гольбахъ отрицаеть, наконецъ, и бытіе Бога, дабы такимъ образомъ разрушить религіозную въру въ самомъ ея корнъ. Незнаніе природы, говорить Гольбахъ, въ связи съ чувствомъ зла существующаго будто-бы въ мірф, породило боговъ, посему познаніе природы призвано ихъ разрушить. Религіозная идея о Божеств' выразилась въ дво-

якой форм'в - мивологіи и теологіи. Мивологія есть представленіе Бога созерцаемаго въ природі; теологія-же есть идея Бога представляемаго какъ существо духовное. Минологическія божества представляють собою существа и предметы природы, какъ существа живыя, во всемъ подобныя человъку. Съ теченіемъ времени физики и поэты превратились въ метафизиковъ и теологовъ, которые думали, что сделали важное открытіе, когда стали различать природу отъ собственной ея энергін, представляя эту энергію, какъ существо непостижимое, наименовавъ оную-движущею причиною природы. существо абстрактное и метафизическое, или върнъе, это слово сдълалось для нихъ предметомъ непрерывныхъ созерцаній, видёли въ немъ не только существо реальное, но и важивишее изъ всъхъ, причемъ человъческая душа послужила первообразомъ для этой универсальной души. "Человъкъ въ своемъ Богћ не видитъ и никогда не увидитъ что-либо иное, только человіка-же. Но приписывая Божеству множество различныхъ свойствъ, теологія впадаеть въ неразрішимыя противортчія. Такъ какъ Богъ благъ, но отъ Него произошелъ міръ со всёмъ, что есть въ мірѣ, слѣдовательно отъ Него-же и зло. Хотя Божество есть не иное что на дёлё, какъ подобіе человъка, однако Ему усвояются свойства, превышающія все человъческое, каковы: безконечность, въчность, неизмъримость. Богъ правосуденъ, но вмъстъ и милосердъ. Впрочемъ, такія свойства, какъ вичность, безконечность, самобытность, неизмфримость приложимы только къ пространству, пустотф или матерін, -- следовательно, относятся собственно къ природе. Но хотя эти свойства и принадлежать природь, однако нельзя сказать, что она разумна; она только производить разумъ, какъ хлъбъ и вино питаютъ мыслящее существо, но сами не мыслять. Говорять, что существо, способное производить разумныя существа, и само должно быть разумно; поэтому должно сказать также, что оно матеріально, ибо производить матерію  $^{2}$  1).

Итакъ Гольбахъ въ своей системѣ природы отрицаетъ и свободную волю, и безсмертіе души, и наконецъ бытіе Бога.

i) Damiron 1, 156 и дал.

Но такъ какъ въ этихъ истинахъ заключаются необходимыя основы нравственной жизни, то возможно-ли въ самомъ дёлё полное и совершенное ихъ отрицаніе? Такое отрицаніе на самомъ дълъ было-бы извращениемъ природы человъка, разстройствомъ свойственной ему духовной жизни; оно поставило-бы человіка въ уровень съживотными по цілямъ существованія. Вотъ почему мы и видимъ, что и у Гольбаха, да и вообще у матеріалистовь, означенныя истины отрицаются не всецфло, но съ замвною отвергнутыхъ истинъ нвкоторымъ ихъ подобіемъ. По своему коренному и существенному значенію для духа человъческого означенныя истины таковы, что отрацаніе ихъ должно имъть своимъ последствіемъ слишкомъ чувствительную пустоту, которую необходимо наполнить чвмъ-либо соответствующимъ темъ истинамъ, некоторыми, конечно, призрачными ихъ подобіями. Отвергнувъ бытіе Бога, Гольбахъ ставить на мъсто Бога природу, такъ какъ природа у него является божествомъ повелввающимъ человъку и грозно карающимъ за непослушаніе. "Въ заключительныхъ словахъ системы природы природи представлена говорящею. Она требуеть оть человъчества, чтобы оно следовало ея законамь, наслаждалось дарованнымъ ему счастіемъ, служило добродътели, презирало-бы порокъ, а къ самимъ порочнымъ, вифсто того чтобы ихъ ненавидёть, было-бы сострадательно, какъ людямъ несчастнымъ. Природа имбеть своихъ апостоловъ, которые пеустанно заботятся о доставленіи счастія человівческому роду... Природа и ея дочери: добродътель, разумъ и истина, провозглашаются наконець божествами, которымь подобаеть и виміамъ и поклоненіе.... " 1). Къ этимъ словамъ, Альб. Ланге присоединяетъ следующее замечание: "Такимъ обравомъ, говорить онъ, система природы после разрушения всёхъ религій, въ поэтическомъ порывъ сама приходить снова къ религіи. А если п эта религія можеть когда-нибудь произвести властолюбивое жречество? А что если склонность человъка къ мистическому такъ велика, что положенія сочиненія, отвергающаго даже пантеизмъ, чтобы искоренить самое имя

<sup>1) &</sup>quot;Исторія матеріализма" Алб. Ланге, рус. пер., т. 1, стр. 357.

Вожества, стануть догматами новой церкви, которая съумфеть умио перемъпать понятное съ непонятнымъ и создать церемонін и формы культа". Съ этимъ замівчаніемъ можно согласиться лишь въ томъ смыслъ, что дъйствительно потребность религін, хотя-бы какъ потребность почитанія и поклоненія тому, что человъкъ признаетъ высшимъ себя, неискоренима; но нужно вовсе не разуметь истиннаго существа религи, чтобы хотя на минуту допустить возможность превращенія поэтическаго созерцанія природы въ религіозный культъ, въ особенности если, какъ въ настоящемъ случав, такое созерцаніе природы является последствіемъ матеріализма, т. е. следствіемъ того, что отрицается духъ, какъ начало, стоящее выше природы, причемъ сама собою природа уже поставляется на місто абсолютнаго начала, и однако не смотря на то, въ сущвости разсматривается какъ бездушный, лишенный разумности, механизмъ, исключающій всякую возможность дъйствительнаго почитанія его и поклоненія ему, т. е. превращенія его въ объектъ религіи. Вотъ почему другой философъ тогоже направленія, выразителемь котораго является Гольбахь вь своей системъ природы, полагалъ, что для философа единственнымъ божествомъ должно быть общество, а не природа. "Общество, говорить Дюмарсе, есть, такъ сказать, единственное божество, которое философъ признаетъ на землъ, онъ поклоняется этому божеству и почитаетъ его посредствомъ добросовъстнаго и точнаго исполненія своихъ обязанностей (iI l'encense et l'honore par la probite et par une attention exacte à ses devoirs): добросовъстность и честь (la probite et l'honneur)---ero единственная религія. Быть-же человъкомъ добросовъстнымъ значить дъйствовать не по внушенію любви или ненависти, надежды или страха, но по духу порядка (par esprit d'ordre) или по руководству разума, который есть действіе темперамента свойственнаго философу 1). Но обычная формула, въ которой французскіе философы выражали должное отношеніе человика къ обществу, есть та, что необходимо заботиться о благь общемь, дабы чрезъ него достигать собственнаго благо-

<sup>1)</sup> Damiron, III, 189.

получія. Итакъ обожествлевіе общества, т. е. поклоневіе ему и почитаніе его, въ сущности сводится къ обожествлевію, поклоневію и почитанію самого себя. И всегда такъ было: всѣ ложныя божества всегда были скрытымъ, замаскированнымъ выраженіемъ эгоизма.

Какъ отридание въры въ Бога имъетъ своимъ последствиемъ созданіе ложныхъ боговъ (кумировъ) вмісто Бога истиннаго, такъ равно и отриданіе въры въ безсмертіе замъняетъ истинное безсмертіе мнимымъ, призрачнымъ. Отрицая истинное безсмертіе, безсмертіе души, Гольбахъ говорить, что есть одно только безсмертіе земное, состоящее въ признательной памяти потомства. Воть какими пышными словами Гольбахъ хочетъ дать почувствовать важность земнаго безсмертія.... "Оросимъ слезами, говорить онъ, урны Сократа и Платова, украсимъ цв Втами могилы Гомера, Тасса и Мильтона; почтимъ безсмертныя тёни этихъ счастливыхъ геніевъ; восхвалимъ память всёхъ благодътелей народовъ-Тита, Траяна, Антонина. Напротивъ, трепещите жестокіе правители, трепеците! Разгивванная исторія кровавыми чертами изобразить вась для грядущихъ покольній" 1). Религія, говорить Дюмарсе, обуздываеть людей посредствомъ будущаго, которое для самолюбія представляется слишкомъ отдаленнымъ. Поэтому ея узда довольно слаба. Природа-же сильнъе, и будучи пристрастною къ своимъ правамъ (jalouse de ses droits), часто вырывается изъ ценей, которыми слѣпое суевъріе хочеть ее обуздать (contenir), но философъ умветь ею пользоваться, направляя опую посредствомъ разума. Нашъ мудрецъ, продолжаеть онъ, который ничего не ожидая по смерти, ни устрашающаго, ни внушающаго надежду, повидимому, теряетъ чрезъ то всякое побуждение быть честнымъ человъкомъ въ течени жизни; на самомъ-же дълъ, онъ выигриваетъ вследствіе того большую устойчивость и живость въ побужденіи, заставляющемъ его действовать, темъ более сильномъ, что ово человъчно и натурально,-каково именно довольство самимь собою при следовании правиламь добропорядочности (probité), между тъмъ какъ суевърный только несо-

<sup>1)</sup> Damiron, 1, 150.

вершеннымъ образомъ руководится этимъ мотивомъ, ибо все, что есть у него добраго, онъ приписываетъ благодати 1). Та-кимъ образомъ для невърующаго въ безсмертіе не остается иного руководящаго мотива кромъ самодовольства, т. е. эгоизма; и въ самомъ дълъ когда будущее не имъетъ для насъ ни-какого значенія, то приходится ограничиваться настоящимъ, а это и есть то правило, какое внушается эгоизмомъ, для котораго дорого и цъно только ближайшее, а не отдаленное.

При отриданіи свободы воли, т. е. свободы духовной, въ замінь ея является требованіе свободы матеріальной, внішней, свободы отъ всякой власти, авторитета. Ибо власть вообще представляется при этомъ ни чёмъ инымъ, какъ насиліемъ, не просто стісненіемъ, но даже подавленіемъ всякаго свободнаго проявленія жизни частной и общественной. Въ катехизис'в Вольнея требованіе свободы обосновывается слідующимъ образомъ: такъ какъ ксі люди обладаютъ чувствами достаточными для самосохраненія,—никому наприміръ не нуженъ глазъ другаго для того чтобы видіть, ни ухо принадлежащее другому, для того чтобы слышать, или ротъ—дабы йсть, нога дабы ходить,—то поэтому всії предназначены быть скободными и независимыми другь отъ друга <sup>2</sup>).

Безъ сомивнія и гражданская свобода есть великое благо, но только при условіи, если признается свобода духовная, свобода воли. безъ чего не можетъ быть ни твердаго сознанія отвътственности, ни должнаго вміненія. Равнымъ образомъ стремленіе обезсмертить себя въ памяти потомства есть стремленіе достойное великихъ душь; но только когда это стремленіе истекаетъ изъ віры въ будущую жизнь и мздовоздаяніе или по крайней мітрів ею поддерживается, только тогда оно не можетъ извратиться въ тщеславную и суетную погоню за извістностію въ обществів современномъ, дабы за-живо, такъ сказать, насладиться безсмертіемъ, которое вмістів съ окончаніемъ нашей жизни теряетъ для насъ всякую ціту, если кромів настоящей жизни ніть никакой иной. Наконецъ истинно, а

<sup>1,</sup> Ibid. III, 190.

<sup>2)</sup> Damiron, 11, 247. N'admettons-nous point encore quelque loi fondamentale? -La liberté les comprend toutes.... Oeuvres de Voltaire, Dialogues. t. Il, 38.

не мнимо божественное представляется и въ устроеніи и судьбъ обществъ человъческихъ, и въ природъ только для тъхъ, кто имъетъ истинную въру въ бытіе верховнаго и всемогущаго Творца и Правителя міра.

Атеизмъ представляетъ крайнюю степень отриданія религіи во имя правъ природы, будто-бы отвергаемыхъ религіею. Противополагая религію природь, атеизмь имьеть въ виду ограничить кругозоръ человъка въ правственномъ отношени одною чувственностію, исплючивъ все сверхчувственное, есть выражение доведеннаго до крайности сенсуализма, и въ этомъ своемъ значении является необходимымъ выражениемъ или спутникомъ того отриданія совъсти и нравственности, которое, какъ мы видели, также было последствіемъ односторонняго и крайняго развитія сенсуализма. Съ другой раціонализмъ, -- другой важнёйшій элементь французской философіи,--въ соотв'єтствіи съ тімь, какъ относительно морали опъ послужилъ къ ограниченію и смягченію крайней односторонности сенсуализма (указавъ на общее, какъ на цъль стремленія (благо общества), въ противоположность индивидуальному, личному, въ чемъ сенсуализмъ полагалъ последнюю цель),--и въ отридавін религіи не идетъ такъ далеко, какъ сенсуадизмъ, допуская по прайней мърв необходимость признанія бытія Бога.

Индиоидуализмо есть крайнее выраженіе сенсуализма, такъ какъ для чувственности лишь отдёльное, частное существуетъ (номинализмъ), которое и признается сенсуализмомъ за единственно реальное. Въ противоположность сенсуализму такимъ-же выраженіемъ раціонализма является пантеизмъ, ибо разумъ выдѣляетъ и установляетъ во всемъ общее, придавая общему наибольшую важность, смотря на общее, какъ на реальное по преимуществу. Такъ какъ общее, признаваемое раціонализмомъ, не существуетъ внѣ частнаго, отдѣльнаго, само по себѣ, то посему раціонализмъ не исключаетъ сенсуализма, а только смягчаетъ его односторонность, дополняетъ его Атеизмъ, какъ выраженіе сенсуализма относительно религіи, отрицаетъ самыя основы религіи, вѣру въ Бога, безсмертіе души и свободу воли человѣческой. Раціонализмъ-же, по меньшей мѣрѣ, при-

знаеть бытіе Бога, следовательно не совершенно отрицаеть религію. Несмотря на то, и раціонализмъ самъ по себ'в въ отношеніи религіи также является направленіемъ отрицательнымъ. Онъ, правда, не все отрицаеть въ религіи, подобно атеизму, однакожъ отридаетъ многое и притомъ существенное, такъ что различіе между сенсуализмомъ и раціонализмомъ въ отношении религии есть болже теоретическое, чжмъ практическое; въ практическомъ отношеніи раціоналистическій деизмъ, какъ было уже замъчено въ своемъ мъстъ, близко соприкасается съ атеизмомъ и даже легко переходитъ въ него. И это понятно: теоретическое признаніе общихъ основаній религіи само по себъ не дълаеть человъка религіознымъ на дъль; оно достаточно лишь для того, чтобы раціонализмъ примирительнее могъ относиться къ религіи сравнительно съ атеизмомъ, но и это даже имветъ мвсто болве въ теоріи, нежели въ самой жизни, въ отношении къ разнообразнымъ практическимъ проявленіямъ религіозности Ибо раціонализмъ ограничиваетъ свое признаніе религіи общими основаніями ея, а въ практическомъ отношенія важивищее значеніе имьють опредвленныя формы богопочитанія. Воть почему, какь сказано, не следуеть обманываться тъмъ, что раціонализмъ выступаетъ противъ атеизма и матеріализма, на которомъ атеизмъ опирается. Являнсь противиякомъ сенсуализма, раціонализмъ, не смотря на то, есть не болъе, какъ только дополнение и смягчение сенсуализма, а не совершенное его отряцаніе: такимъ онъ представляется по крайней мъръ во французской философіи XVIII въка и въ отношении религии раціонализмъ, хотя отвергаетъ атеизмъ, въ сущности такъ-же, какъ и атеизмъ, является направленіемъ по преимуществу отрицательнымъ. Атеизмъ и раціона-.пистическій деизмъ, или же павтеизмъ,—это различныя степени отрицанія религіи. Отрицательный характерь въ отношенін религін есть ихъ общая черта.

Вотъ какъ Вольтеръ опровергаеть матеріализмъ: всѣ философы, говоритъ Поссидоній (въ діалогѣ Lucrece et Possidonius), бывшіе доселѣ, вѣрили, что матерія вѣчна, но они не доказали этого, и если бы она дѣйствительно была вѣчна, то отсюда не слѣдуетъ, что она можетъ сама собою создать произведенія, въ которыхъ обнаруживается столько возвышенныхъ намфреній. Пусть этотъ камень вфченъ; вы не увфрите меня, что онъ можетъ произвести Иліаду Гомера... Хотя бы въ теченіи всей вашей жизни вы двигали въ бочкъ смъсь матеріаловь земныхь, однако вы не извлечете оттуда ни одной правильной фигуры, ничего этимъ способомъ не произведете. Если времи вашей жизни недостаточно, чтобы произвести одинъ только грибъ, то время жизни другаго человъка для того достаточно? Чего не въ силахъ произвести въкъ, почему бы то самое могли сдълать много въковъ? Нужно видъть рожденіе людей и животныхъ прямо изъ утробы земли и произрастаніе хлюбныхъ растеній безъ сфиянь и под., дабы съ увъренностью утверждать, что матерія все это сама собою производить. Я полагаю, что никто этого не видъль, а нотому никто этому не долженъ върить. А если скажутъ, что матерія въчна, такъ и вср ея произведенія всегда были, этимъ снова лишь предполагается то, что подлежить вопросу, предполагается безъ малъйшаго доказательства 1). Матерія ничего не можетъ производить съ намфреніемъ (т. е. цфлесообразно), а потому необходимо допустить бытіе могущественнаго ума. При этомъ нельзя согласиться съ темъ, что умъ или способность мыслить заключается въ самой матеріи; въ такомъ случат матерія всюду и во встхъ видахъ обнаруживала-бы мысль; какъ движеніе, такъ равно и мысль не составляютъ необходимой принадлежности матеріи. Съ другой стороны, нельзя изъяснить очевидное присутствіе цёлесообразности природъ случайнымъ совпаденіемъ обстоятельствъ благопріятныхъ для происхожденія извістной формы, органа, случайнымъ соединеніемъ составныхъ частей органа въ одно цізлое. Случайнымъ должно признать липь употребление произведений природы, делаемое человекомъ для той или иной цели, но

<sup>1) &</sup>quot;Ваша ошибка отъ того происходить, что вы всегда предполагаете то, что подлежить вопросу. Вы не видите того, что дабы организовать твло, создать человвая, сдвлать его мыслящимь, для этого уже нужна мысль, намерене. Но вы не можете допустить, что существовало намерене прежде, чемь произошли единственныя существа, которыя способны здёсь пиёть намеренія; вы не можете допустить мышленіе прежде существованія техь, которые пиеють мысли".

самыя эти произведенія, очевидно, не случайны. Ковечно, признавая бытіе верховнаго Существа, мы не можемъ сказать, каково это Существо и какъ оно дъйствуетъ. Но и безъ того есть много непонятнаго для насъ, что мы однако вынуждены допустить. "Согласитесь, что стъдуетъ допустить непонятное, когда существованіе этого непонятнаго доказано".—"Я не понимаю, какимъ образомъ одно тъло имъетъ силу приводить другое въ движеніе, равно я не понимаю, какимъ образомъ я имъю идеи; это вещи одинаково для меня неизъяснимыя и равно доказываютъ бытіе и могущество верховнаго Существа,—Виновника движенія и мысли".

Въ діалогі Cu - Su (ученикъ Конфуція) et Кои (китайскій принцъ) на вопросъ принца: если Богъ существуетъ чрезъ себя и следов. неограничень, т. е. везде существуеть, значить-ли это, что опъ находится во всей матеріи, во всёхъ частяхъ меня самого, такъ что я-часть Божества? ученикъ Конфуція отвічаеть, что послідній выводь изь того, что Богь во всей матеріи существуєть, быть можеть и нев рень. Этоть кусокъ стекла во всёхъ частяхъ проникается светомъ; значитъ-ли это, что и самый кусокъ стекла есть свътъ? Все находится въ Богь безъ сомнвнія, ибо что одушевляеть все, то должно быть повсюду. Нельзя представлять Бога въ видъ китайскаго императора, обитающаго въ своемъ дворцъ и оттуда разсылающаго свои повельнія. Какъ скоро Онъ существуєть, то необходимо, чтобы существование Его наполняло все пространство и всё Его творенія; а такъ какъ Овъ находится и въ васъ, то пусть это будеть постояннымъ предостереженіемъ для васъ ничего не дълать такого, изъ-за чего пришлось бы красивть передъ Нимъ 1). И такъ, хотя выше и сказано было, что

<sup>1) &</sup>quot;Согласимся прежде всего, читаемъ въ другомъ мъсть, со всьми лучшими философими, что мы инчего не имъемъ сами по себъ. Если мы разсматриваемъ предметь, если слышные звучащее тъло, то ни въ этихъ тълахъ, ни въ насъ самихъ ничего пътъ такого, что могло бы произвести непосредственно эти ощущемя; слъдоват, ничего нътъ также ни въ насъ, ни около насъ, что могло бы производить непосредственно наши мысли, ибо нътъ мыслей въ человъкъ прежде ощущення: Nibil est in intellectu quod non prius fuerit in sensu, и такъ, это Богъ причвна того, что им чувствуемъ и мыслемъ, и такъ Богъ дъйствуетъ на насъ непреривно, какимъ бы непонятнымъ способомъ онъ ни дъйствовалъ. Мы состоимъ въ его власти, какъ и все остальное въ природъ. Никакая звъзда не

мысль не присуща необходимо матеріи, такъ же какъ и движеніе, и что тымь болье нельзя признать матерію причиною движенія и мысли, однако, съ другой стороны, Вольтеръ полагалъ, что не слъдуетъ также и отдълять отъ матеріи перваго виновника движенія и мысли. Равно и въ человъкъ мысль пе отдёлима отъ тёлесной его организаціи. Слёдовательно, вмёств со смертію тіла должна прекратиться и духовная жизнь ловъка, сознательное бытіе его личности. Для того, чтобы,разсуждаеть китайскій принць вы названномы выше діалогь, -я могь быть награждень или наказань, когда уже меня не будетъ, для этого необходимо должно быть во мей ничто такое, что было бы способно ощущать и мыслить по смерти Но если прежде моего рожденія ничто изъ присущаго мив не обладало ни ощущеніемъ, ни мыслію, то почему это могло бы быть после моей смерти? и что такое эта непонятная часть меня самого. Жужжаніе этой пчелы останется-ли, когда самой пчелы не будеть? Растительный процессь (vegetation) этого растееія существуеть-ли, когда самое растеніе вырвано съ корнемь? Произрастаніе не есть-ли слово, которымъ пользуются для означенія необъяснимаго способа, какимъ по вол'я верховнаго Существа растеніе извлекаеть свои соки изъ земли? Душа также есть слово, придуманное для того, чтобы въ пъкоторой мфрф выразить пружины нашей жизни. Всв животныя двигаются, и эту способность двигаться называють активною силою, но сила эта не есть особое существо. У насъ есть страсти; этотъ разумъ, эта память безъ сомнинія не суть вещи отдъльныя; это не существа, въ насъ существующія, это родовые термины (des mots génériques), изобрътенные для обозначенія нашихъ идей. Кто производить движеніе въ природѣ? Богъ. Кто заставляетъ растенія произрастать? Богъ. Кто продвижение въ животныхъ? Богъ. Кто производитъ изводитъ мысль въ человъкъ? Богъ.

Если-бы душа человъческая была маленькимъ человъчкомъ (une petite personne), заключеннымъ въ нашемъ тълъ, который

можеть сказать—я вращаюсь собственною силою и человікт не должень говорить, что онь ощущаеть и мыслить собственною силою. Діалогь: Sophronime et adelos Oeuvres compl. t. 45 p. 271.

бы управляль движеніями и идеями, то это показывало бы только безсиліе въ въчномъ Художникъ міра и означало-бы хитрость (artifice), недостойную Его. Развѣ Онъ не могъ сдѣлать автоматовъ, снабдивъ ихъ даромъ движенія и мисли?. Вы не осмёлитесь отридать, что Богъ могъ одушенить то мало извъстное существо, которое мы называемъ матеріей. —Ученикъ Конфуція на это разсужденіе такъ возражаеть: "подумайте одначо, что вы выразили одни лишь сомнънія, и сомнънія эти такъ печальны. Допустите въроятности болъе утъщительныя: слишкомъ это жестоко, если мы обречены на уничтожение; имъйте надежду, что будете жить. Вы знаете, что мысль не есть матерія, что она не им'ветъ пикакой связи съ матеріей (n'a nul rapport avec la matiere); почему-же вы находите затруднительнымъ върить, что Богъ вложилъ въ васъ божественное начало, которое не можетъ разрушиться, не должно умереть? Въдь ничего невозможнаго въ томъ нътъ, что вы имъете дуту, а если это возможно, то и въроятно ".— Я хотълъ-бы, говорить далее принцъ, - чтобы это было доказано. Не въ моей власти вфрить тому, что для меня не очевидно. Меня всегда прельщала эта великая идея, что Богъ все создалъ, что Онъвездъ, что Онъ во всемъ находится, даетъ бытіе и жизнь всему; и если Онъ находится во всёхъ частяхъ моего существа, какъ и во всёхъ частяхъ природы, то какая нужда имёть ми душу? Что ми дълать съ этимъ маленькимъ второстепеннымъ существомъ, когда меня Самъ Богъ одушевляетъ, къ чему еще эта душа?... Пусть лучше я буду машиною Бога, бытіе Котораго достовърно, чьмъ машиною души, существованіе которой сомнительно. - Но неправда-ли, - возражаеть ученикъ Конфуція, — что Богъ правосуденъ? Между темъ вы внаете, что есть и всегда будуть въ этой жизни добродътели, преследуемыя несчастіями, тогда какъ преступленія остаются без наказанными; итакъ необходимо, чтобы за добро и зло былъ судъ въ другой жизви. Эта именно идея столь простая, столь натуральная, столь распространенная (generale) у столькихъ народовъ, породила върованіе въ безсмертіе нашихъ дупіъ.... Какимъ образомъ однако я могу быть награжденъ или наказанъ, когда меня уже не будетъ, когда не останется ничего

изъ всего, что составляеть мою личность. Я имёю о себе сознаніе, только пока сохраняется у меня память; но память
исчезаеть во время послёдней болёзни. Итакъ, нужно чудо по
смерти моей, чтобы я снова ожиль;—но это,—замёчаеть наконецъ ученикъ Конфуція,—похоже на то, какъ если-бы принцъ
истребилъ своихъ родныхъ, дабы самому царствовать, и еслибы угнеталъ своихъ подданныхъ, и все это было-бы ему прощено, послё того какъ онъ сказалъ-бы Богу: "это не я все сдёлалъ; я потерялъ память, я уже не то самое лицо, а другое" 1).

Повидимому, Вольтеръ останавливается здёсь на положительномъ решеніи вопроса о безсмертіи души. Но другія места, где онъ решительне выражаеть свои мысли по этому вопросу, приводять къ иному заключенію.

Вы спросите меня, думаю-ли я, что наши души погибнутъ такъ-же, какъ и все, что произрастаетъ, или что онв перейдуть въ другія тела, или облекутся въ тоже тело, или быть можеть улетять въ другіе міры? На это я вамъ отв'ячу, что не дано мит знать будущее и также не дано звать, что такое душа. Я знаю, конечно, что верховная сила (le pouvoir Supreme), правящая природою, дала мит способность чувствовать, мыслить и выражать свои мысли. А когда спрашиваютъ будутъ-ли существовать эти способности и послъ моей смерти, то сначала меня такъ и тянетъ спросить въ свою очередь, будетъ-ли пъснь соловья существовать. когда онъ будетъ пожранъ орломъ?... Такъ какъ мы лишь орудія непрочныя (les instrument—perissables) ввинаго могущества, то сами судите, можетъ-ли инструментъ играть, когда онъ уже не существуетъ; подумайте особенно о томъ, возможно-ли, допуская верховнаго создателя (formateur), признать, что есть существа независимыя отъ него (des etres qui lui resistent) 2). Можно конечно возра-

<sup>1)</sup> Ibid. Следуеть заметить, что по Локку тождество пашего самосознанія настолько простирается на прошедшую пашу жизнь, насколько простирается наша память: о чемъ у насъ не сохранилось воспоминанія, того мы и не можемь относить къ своей лачности.

<sup>2)</sup> И онять мы читаемъ въ другомъ мъсть сябдующее: "съ другой стороны, всякое-ли утъшение намъ воспрещено? Нельзя-ли допустить, что въ насъ есть иъкоторое неразрушимое начало, которое возродится въ порядкъ вещей (quelque principe indestructible, qui renaitra dans l'ordre des choses). Никакая вещь не

зить: если Богъ есть все, то онъ не можетъ ни награждать, ни наказывать простыя орудія своихъ абсолютныхъ р'вшеній,— чёмъ отрицается правосудіе Божіе,— и если челов'єкъ простое орудіе, то онъ не свободенъ,— но недоум'єніе это разр'єшается прежде всего тімь, что доброд'єтельный находить награду, а порочный—наказаніе въ своей сов'єсти, хотя такой выходъ изъ затрудненія, какъ мы видёли, не согласуется съ понятіями Вольтера о добр'є и зл'є нравственном'ь.

"Что-же касается свободы человека, которая, повидимому, исключается всемогущею и вседенощею природою Существа универсальнаго (l'Etre universel), то я вотъ какого держусь положенія объ этомъ. Свобода не что иное, какъ могущество дълать то, что мы хотимъ, но это могущество (pouvoir) никогда не можетъ быть въ противорвчи съ въчными законами, установлениими великимъ Существомъ. Оно имфетъ силу лишь исполнять, примънять (exercer), а не нарушать ихъ. Тотъ, кто натягиваетъ лукъ и бросаетъ изъ него стрелу, исполняетъ лишь неизминные законы движенія. Богь равно поддерживаеть и направляеть и руку Цезаря, убивающую его соотечественниковъ въ Фарзалѣ и руку того-же Цезаря, знаменующую прощеніе побъжденныхъ. Кто бросается на дно ръки съ намъ. репіемъ спасти утонувшаго человъка и возвратить его жизни, повищуется решеніямъ и правиламъ непреодолимымъ. Кто убиваеть путешественпика сътвмъ, чтобы ограбить его, къ несчастію также имъ повинуется. Богъ не останавливаетъ движенія цілаго міра для того, чтобы предупредить смерть одного человъка. И даже Богъ Самъ не можетъ быть иначе свободнымь; и его свобода можеть состоять лишь въ могуществъ въчнаго исполнения Его въчной воли. Воля-же его не можетть безразлично (avec indifférence) избирать и добро тикъ какъ для нея нить добра и зла. Если-бы она не дълала

произошла изъ ничего, потому и пе можетъ сдёлаться ничёмъ: отпід mutantur, nibil interit. Если было необходимо, чтобы нёсколько мыслей было заключено неизвістно какъ, и на нёкоторое время вь тёлё величиною въ пять съ половиною футовъ, организованномъ такъ, какъ мы организованы, то почему-бы этотъ даръ мысли не могъ быть сообщенъ одному взъ атомовъ, который былъ главнымъ (principal) и невидиминь органомъ этой машины?" Dialogues, tome II (Oeuvres t. 46; р. 98.

добра необходимо, въ силу хотвнія съ необходимостію опредвленняго на это именно добро, то она производила бы его безъ всякаго основанія, безъ причины, чего нельзя допустить 1).

Очевидно Вольтеръ изъ вопросовъ, касающихся общихъ основаній религіс зно-нравственной жизни, съ полною опредёленностію и твердостію р'яшаеть лишь вопросъ о свобод'я воли, и понятно почему. Діло въ томъ, что относительно этого вопроса онъ стояль на одной почвъ съ матеріалистами. Онъ ръшаеть этоть вопрось также, какъ и матеріалисты, руководясь указаніями опытнаго познанія вещей. Общій пункть, въ которомь соприкасается матеріализмъ Гольбаха съ раціонализмомъ Вольтера-это сенсуализмъ. Вольтеръ, также какъ Гольбахъ и др., производиль всв идеи отъ чувственныхъ впечатлёній, т. е. источникомъ ихъ признаваль чувственное блюденіе. Поэтому сенсуалистическій взглядь на познаніе есть то общее основаніе, на которомъ Вольтеръ опирается со всвми другими философами, которое следовательно всеми было принимаемо за безспорную истину, за самое надежное убъжище отъ сомнинія и недостовирности. Отсюда и ришеніе даннаго вопроса натурально должно оказаться темь более яснимъ и опредёленнымъ, чёмъ ближе этотъ вопросъ стоить въ связи

<sup>1)</sup> Dialogues, tome I (Sophronime et adelos) p. 274 - 175. Ta-me mucat o новсюдномъ господствъ безусловной необходимости въ видъ причинной связи явленій выражена съ особенною ясностію въ следующемъ разсужденін: на замечаије, сказавное брамину о томъ, что онъ только благодари молитвамъ святаго Франсуа Ксавье доствгъ столь счастливой и продолжительной старости, браминъ такъ отвъчаеть сказавшиму это замъчаніе іезунту: я большэе уваженіе питаю къ Франсуа Ксавье, по его молитви ин въ какомъ случав не могли измънить порядка вселенной, и если-он онъ обладаль даромъ-продлить жизнь хотя-бы насъкомаго (une muche) и на одно только мгновеніе противь того, сколько назначено ему жить судьбою, то этоть земной шаръ не быль-бы тымь, чёмь мы его видимь. ---Вы развы не знаете, спрашпваеть језушть, что человькъ свободень, что наша воля по произволу располагаеть всемь происходищимь на землё; іезупты одни произвели не мало важныхъ пзывненій...-Каждый человікъ, отвічаеть на это браминъ, будеть-ли то језушть или браминъ, есть не боле, какъ пружина (ressort) дъйствующая въ мірь, и потому повинуется судьбь, а не распоряжнется ею; я, напр., будучи такимъ, какимъ меня видите, есть одна изъ главныхъ причинъ иличенной смерти вашего добраго короля Генриха IV, и вы видите меня еще и теперь опечаленнымъ. -- Ваше степенство сметесь? -- Увы, что сказаль я, вірно. Это случилось въ 1550 г. вашей эры: я быль молодь и вітрень и взду-

съ означеннымъ взглядомъ на познаніе, и чёмъ бол'є самое этимъ взглядомъ. Takobb опредѣляется пфиценіе его именно вопросъ о свободѣ воли. Вольтеръ постоянно указы ваетъ на то что иден у насъ возникаютъ непроизвольно связи съ оприценіями и въ зависимости отъ нихъ, само собою следовало, что и действія наши, являющіяся всегда последствіемъ техъ или иныхъ ощущеній, также непроизвольны. самаго поверхностнаго вибиняго наблюденія И точно, для оказывается повсюду связь между явленіями, состоящая томъ, что одно явленіе вытекаетъ изъ другаго. Къ тому заключенію о непроизвольности действій нашихъ приводить наконецъ и раціоналистичесьое понятіе причиниости, такъ что относительно вопроса о свободѣ воли раціоналистическая точка зрвнія вполнв совпадаеть съ точкою зрвнія сенсуалистическою. Воть почему съ такою опредвленностію и ясностію рытается вопросъ о свободѣ воли у Вольтера. Правда, иное говоритъ объ этомъ свидътельство внутренняго нашего сознанія, но это свидетельство можно было признать обманчивымъ последствіемь предразсудка. Въ этомъ случав достаточно было уже и того, что теологія, господство которой требовалось низвергнуть, въ числъ своихъ догматовъ всегда полагала учение о

наль однажда сделать маленькую прогулку, но выесто правой, ступпль спачала льной ногой; отъ этого, къ несчастію упаль въ воду мой другь Эрибанъ, персидскій купець, и утонуль. Жена его вторично вышла замужь за армянина, то-же купца, а дочь ея отъ этого брака вышла замужъ за грека; дочь этого грека поселилась во Франція и сділалась женою отца Равальяка (убійцы Гепраха). Если-бы этого не случилось, то, вы нонимаете, дела дворовъ французскаго и австрійскаго приняли-бы иной обороть; спстема Европы была-бы иная... Я не знаю, что вы разумнете, говоря о свободной воль. Быть свободными, значить ділать то, что хочешь, но не значить хотъть, чего хочешь. Я знаю, что Равальякъ добровольно совершиль преступление, которое непреложными законами ему предназначено было совершить. Преступление это было звеномъ въ великой цёпи судебъ. – Поэтому не должно возсылать просптельныхъ молитвь къ Богу? Должно почитать бога, но что вы разумфете подъ названіемъ просительныхъ молитвъ? Что и весь мірь разум'єсть: — чтобы Вогь вняль нашимь желаніямь и удовлетвориль нашимь пуждамь. — Я вась понимаю. Вы хотите, чтобы по желаню садовника свытило солнце въ тоть часъ, когда отъ вычности предназначено Богомъ идти дождю, и чтобы по желанію кормчаго быль восточный вітерь, когда сатдуеть, чтобы западный — прохлаждаль землю и море. Отець мой! молиться, значить подчиняться (prier c'est se soumettre). Dialogues, tome I, p. 47, 48, 50.

свободъ воли человъка. Справедливость требусть однако замътить, что во французской философіи XVIII в., рядомъ съ обычнымъ отрицаніемъ свободы воли, встръчаемъ и безпристрастное указаніе на упомянутое выше свид'ятельство знанія. Свобода чувствуется, говорить Даламберь, а не доказывается; единственно возможное для нея доказательство сходно съ доказательствомъ существованія тёль, т. е существа действительно свободныя не имъли бы болъе живаго чувства своей свободы, чёмъ то, какое мы имвемъ. И такъ нетъ основанія не върить, что мы-свободны. Поэтому никакихъ трудностей не оказывается, если только вопрось поставляется, какъ должно, именно такъ: вопросъ-свободенъ-ли человъкъ не въ томъ состоитъ, дъйствуетъ-ли человъкъ безъ всякаго побужденія и безъ томъ, дъйствуетъ-ли по выбору и безъ припричины, -а въ нужденія; но что касается этого, то достаточно сослаться свидътельство всъхъ людей. Пытаться идти далье чувства въ этомъ случав значить стремглавь броситься въ темную бездну 1).

<sup>1)</sup> Damiron, tome second, p. 78. О томъ-же предметь Фридрихъ Великій въ одномъ изъ инсемъ своихъ къ Даламберу такъ разсуждалъ: "откуда происходитъ, что всв люди имвють въ себв чувство свободы? чвых объяснить, что они любить ее? Возможно-ли, чтобы они имван это чувство и эту аюбовь, если-бы снобода не существовала? Но такъ какъ нужно-же давать смысль ясный словамъ, которыми пользуемся, то я опредвляю свободу, какъ такое действіе нашей воля, которое приводить насъ къ выбору между различными частями и опредъляеть нашъ выборъ. Итакъ, если я произвожу (j'exerce) это дъйствіе, то это знакъ, что я обладаю свободою. Человскъ бе ъ сомисии решается на что-либо всегда въ силу извъстного основанія; било-бы безсмысленно, если-бы онь дъйствоваль иначе; идея самосохраненія и благосостоянія своего — наиболіве сплыный могивт, заставляющій склоняться на ту сторону, гдв человекь надвется найдти эти преимущества. Однакожъ, есть благородныя души, которыя умфють предпочитать достойное (l'honnéte) полезному, которыя жертвують охотно своимъ блигосостояціемъ и самую жизнь отдають за отечество, — такой выборь есть наиболье великій актъ свободы, какой онв могли сделать. Вы скажете, что подобныя решенія — последствіе нашей организаціи и объектовъ, дъйствующихъ на наши чувства... гласевъ, что вев наши познания происходить отъ чуветвъ, но нужно различать оть самыхь познаній ть комоннація, которыя принодять ихъ нь действіе, преобразують ихъ и делають изъ нихъ изумительное употребление. Вы продолжаете настанвать и указывать на страсти, которыя въ насъ действують. Да, победа ваша, если страсти эти всегда увлекають. Но часто имь сопротивляются. Я знаваль лиць, которыя освободились оть своихъ педостатковь Какъ велико различіе между человъкомъ благовоспитаннымъ и дурно носпитаннымъ, между новичкомъвступающимъ въ свъть, и человъкомъ опытнымъ! Но если-бы существовала абсо-

Также и другіе вопросы Вольтеръ, конечно, долженъ былъ смысль близкомъ пытаться рёшить по возможности въ несомниному для него сонсуалистическому взгляду на познаніе. Но раціонализмъ уже не могъ быть согласованъ съ сенсуализмомъ при решеніи иныхъ вопросовъ, между темъ какъ это возможно было и само собою выходило рвшеніи  $\mathbf{B}\mathbf{T}$ проса о свобод'в воли. Отсюда колебанія и нерешительность. Такъ раціональное понятіе о справедливости (всв нравственныя требованія у Вольтера сводятся къ требованію справедливости) приводить къ заключению, что должень чательный всеобщій судъ и воздаяніе за добро и зло, содъянное въ течени всей жизни и что поэтому должна быть жизнь, гдв быль бы возможень такой судь. Но сенсуализмь, указывая на зависимость нашихъ идей, а въ связи съ тъмъ и вообще душевныхъ явленій, отъ перемінь и состояній тілесныхъ, -- склоняль къ той мысли, что душа--- это не боле, какъ только общій терминъ, которымъ мы пользуемся для обозначенія различныхъ жизненныхъ силь или пружинъ, д'вйствующихъ въ нашемъ твлъ; ясно, что въра въ безсмертіе души при этомъ уже невозможна.

Наконецъ, что касается вопроса о Богѣ, то съ раціоналистической точки зрѣнія необходимо было признать бытіе Бога, ибо иначе или приходилось признать міръ вѣчно существующимъ, т. е. существующимъ безъ причины; между тѣмъ какъ все въ мірѣ имѣетъ для себя причину, или же оставалось производить все отъ случая, что также противно разуму. Но съ другой стороны сенсуализмъ требовалъ не полагать разума отдѣльно отъ матеріи (ибо иначе идеи были-бы независимы отъ тѣлесныхъ перемѣнъ). Вотъ почему, хотя бытіе Бога и утверждается, но понятіе о Богѣ получается крайне сомнительное и неопредѣленное 1).

лютнам необходимость, то нвато не могъ-бы всправиться, недостатки останались-бы неизманными, уващания были-бы напрас и... Итакъ я позволяю себа подозравать накоторое противорачие въ этой система фатализма; если допустить оную въ строгомъ смысла, тогда сладуетъ признать издишними и безполезными законы, восинтание, наказания и награды... Ibidem, р. 108 — 109.

<sup>1)</sup> Эта трудность установять попятіе о Богф такъ, чтобы оно оправдывалось и съ раціоналистической точки зрфнія и съ точки зрфпія сепсуализма, яснфе пред-

Нельзя сказать, что Богъ есть духъ, ибо связанъ съ матерією и отдільно отъ нея не существуєть; слідовательно, Богь есть не более, какъ душа міра, но въ этомъ смысле бытіе Бога могъ-бы признать и атеистъ Дидро, ибо и у него, какъ мы видъли, встръчается то возгрвние на природу, что она есть живой одушевленный организмъ. Вотъ какъ Вольтеръ былъ близокъ къ атеизму, несмотря на постоянныя его повторенія, что онъ решительно утверждаеть бытіе верховнаго Существа и находить необходимымь такое утвержденіе, которое и дійствительно очь подкрыпляеть и теоретическими и практическими основаніями (идея о Богь, какъ правитель награждающемъ и наказующемъ). Неудивительно поэтому, если Нежеонъ (Naigeon) такъ говоритъ о Вольтерв: "Я знаю, что догматъ бытія Божія, который онъ отстаиваль всю свою жизнь съ одинаковымъ усердіемъ, не им'ветъ связи съ другими мнівніями, которыя онъ также постоянно защищаль, каковы: матеріальность души, необходимость челов'вческихъ въчность матеріи.... Тымь не менье Вольтерь не противоръчить себь, ибо не должно думать, что когда онь съ такимъ усердіемъ отстаиваетъ въру въ Бога (qnand il plaide avec tant d'intérêt la cause de Dieu), то защищаеть въ этомъ случав собственное мивніе; нужно только понять характеръ всего, что онъ писалъ объ этомъ предметв, и мы убедимся въ томъ, что о бытін Бога онъ говорить не столько какъ о догматв не подлежащемъ сомивнію, сколько какъ о догматв полез-

ставляется въ следующемъ разсуждении Фридриха Великаго, изложенномъ въ письмахъ его къ Даламберу. "Я убъжденъ, что Богъ не можетъ быть существомъ матеріальнымъ, потому что Онъ былъ-бы проницаемъ, дёлимъ и конеченъ; но это не значитъ, что Онъ духовное существо, въ томъ смысле, какъ обыкновенно понимается такое существо у философовъ; ибо существо, которое, согласно съ этимъ нонятіемъ, не занимаетъ никакого мъста, такое существо ингдв реально не существуетъ, и даже невозможно, чтобы оно существовало. Итакъ, я не признак ни чистой матеріи, ни чистаго духа, а чтобы имътъ нъкоторую идею о Богъ, я представляю его какъ sensorium міра, какъ умъ связанный съ вечною организаціею существующихъ міровъ (comme l'intelligence attachée à l'organisation éternelle des mondes qui éxistent), и въ этомъ схожусь не съ системою Спинозы, а съ системою стоиковъ, которые смотрели на все мыслящія существа, какъ на истеченіе великаго универсальнаго духа, съ которымъ после ихъ смерти соединяется ихъ снособно ть мыслить". Івідет, р. 108.

помъ и необходимомъ" 1). Неудивительно-ли, что Вольтеръ самъ всего болъе способствовалъ разрушенію той въры въ бытіе Бога, которую онъ считалъ необходимою и съ такимъ постоянствомъ защищалъ.

II. Annugkin.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> Есть въ зациклопедін Дидро, Даламбера и др. членъ подъ заглавіємъ Unitaire, въ которомъ излагается ученіе социніанъ. Вотъ какъ изображается здёсь постепенный переходь къ атензиу отъ приверженности къ католицизму. "Религія католическия, впостольская и римская есть единая спасительная, единственно истивиая и прев асная. Но эта религія требуеть вь тоже время оть тіхь, кто усвожеть оную, всецилато подчинения ей разума. Когда религию эту исповидуеть человъкъ съ умомъ безпокойнимъ, подвижнимъ, котораго недегко удовлетворить. то такой человіки начипасть сь того, что ставить себя въ положеній судьи объ истинъ догивтовь, которимъ онъ обязанъ върить, и не находя въ этихъ предметахъ своей вфры той степени очевидности, которая для нихъ и невозможна, лается протестантомъ. Но замічая всябдь затімь отсутствіе цільности (incohéгенсе), чемъ отличается протестантство, онъ ищеть разрешения свожкъ сомивний и загрудненій въ соціанизив в дівлается социніаномъ. Отъ соціанизма къ депзиу переходь един замітень и нетрудно сділать этоть шагь, -- онь его и дівлаеть. А такъ какъ дензыв тоже есть религія непослідовательная, то онъ впадаеть затімъ нь имиропизмъ (спептицизмъ:--состояние мучительное и столько же упизительное для самолюбія, сколько несообразное съ природою уми человическаго. И воть онь оканчиваеть атензмомъ, атензмъ-же-состояние по истинь бъдственное, надъляющее человька спокойствіємь отчаннія, оть котораго едва-ли уже возможно ему избавиться". Замічательно, что Вольтерь сь одобреніемъ отозвался объ этой статьв "Je ne sais qui a fait l'article unitaire, mais je sais que je l'aime extrèmenent." Damiron, II. 389.

## Какъ преподается философія въ нъкоторыхъ философскихъ факультетахъ западно-европейскихъ университетовъ?

Въ №№ 25 и 26 "Salzburger Kirchenblatt" непосредственный слушатель одного изъ западно-европейскихъ философскихъ факультетовъ знакомитъ своихъ читателей съ тѣмъ, какъ преподается философія въ нѣкоторыхъ философскихъ факультетахъ. Свою задачу авторъ полагаетъ въ томъ, чтобы раскрыть глава истинно-върующимъ родителямъ-христіанамъ, чему научаютъ ихъ сынковъ въ нѣкоторыхъ философскихъ факультетахъ, куда они ихъ посылаютъ, конечно, съ цѣлію только получить научное философское образованіе. Такъ какъ въ дѣлѣ "просвѣщенія" Россія не рѣдко является отголоскомъ Европы, часто даже безотчетнымъ, то статья эта имѣетъ для пасъ болѣе, чѣмъ одно только объективно-научное значеніе. За правдивость же сообщаемаго авторомъ редакція упомянутаго листка беретъ на себя полную отвѣтственность.

Въ какомъ вообще духѣ ведется преподаваніе философіи въ нѣкоторыхъ философскихъ факультетахъ, которые авторъ имѣетъ въ виду, можно судить уже потому, что профессорами философіи въ нихъ состоятъ съ одной стороны послѣдователи философіи Канта, а съ другой—приверженцы воззрѣній Конта. Приводя положенія этихъ профессоровъ философіи, авторъ упомянутой статьи присоединяетъ къ нимъ и свои разумныя замѣчанія, вполнѣ обнаруживаюція ложь этихъ положеній.

Вотъ эти положенія:

1. "Бытія Божія доказать нельзя". Это утверждають приверженцы Канта и Конта, и, будучи не въ силахь опроверь-

нуть доказательстве ве пользу бытія Божія, повторяють это положеніе столь часто и до тъх поре, пока, наконеце, увърують вы него их слушатели.

По поводу этого положенія авторъ статьи дізлаеть слідующія замічанія:

- 1. Следуеть заметить, говорить онь, что такіе профессоры философіи или совершенно не знають, или только плохо изучають философію христіанскую, и вовсе не стараются о томь, чтобы оценить разумныя доказательства въ пользу бытія Божія, приводимыя христіанскою философіею; тогда они, конечно, заговорили-бы иначе.
- 2. Они исходять изъ того положенія, что человікь не способень познавать что-либо сверхчувственное, что онъ ограничень только чувственнымь, явленіями чувственнаго міра. Но відь и каждый естествоиспытатель должень признавать какъ принципь причинности въ его всеобщности, такъ и достовірность чувственнаго воспріятія; а то и другое составляють уже матафизическое познаніе.
- 3. Считая невозможнымъ доказать бытіе Божіе, вм'єст'є съ этимъ вышеуказаные профессоры проповъдують уже атеизмъ, хотя въ тоже время они и отклоняють отъ себя упрекъ атензмв. Если я, по ихъ мивнію, не могу знать, что Богъ есть, то я тымь менье могу знать, что Онь есть. Следовательно, Богъ не есть предметь моего разума; для моего разума Богъ есть пуль, мыслить Бога я совершенно не могу. Но какъ-же случается, что мы все-таки Бога мыслимъ? На это каптеніанцы отвітають намь, что всі мы оказываемся софистами, когда мы какъ будто-бы действительно воображаемъ себъ Бога, хотя мы о Немъ не можемъ знать ни того, что Онъ есть, ни того, что Онъ есть; идея Бога есть только а priori имманентная человъческому разуму форма и не имъетъ другаго значенія, кром'є того, чтобы сод'єйствовать намъ упорядочить по ней до высшаго единства различныя понятія. Такимъ образомъ, когда идею Бога рузумъ мыслитъ объективно реальною, - она превращается въ трансцендентальный призракъ. Но этотъ трансцендентальный призракъ не есть пфчто случайное; напротивъ онъ есть нѣчто естественное; онъ осно-

вывается на извъстныхъ софистическихъ заключеніяхъ разума, каковыя софистикаціи принадлежать не людямъ, но самому чистому разуму, такъ какъ они являются въ силу естественной иллюзіи, которая столь же неустранимо свойственна человіческому разуму, какъ извъстные оптическіе обманы—зрънію.

Можно-ли назвать разумнымъ такой выводъ кантеніанцевъ? Очевидно, д'вло становится еще более страннымъ, когда кром'в теоретическаго разума, который, принисывая идей Бога. этому только регулятивному принципу разсудочныхъ понятій, копститутивное значеніе, занимается и долженъ заниматься софистичною игрою, кантеніанцы признають еще практическій разумъ. Относительно этого они утверждають, что этотъ разумъ выигрываетъ процессъ, потерянный теоретическимъ разумомъ, потому что изъ нравственной необходимости, изъ субъективной потребности онъ признаетъ бытіе Бога, какъ нравственнаго міроправителя; все-таки для спекулятивнаго разума отъ этого не получается совершенно никакой пользы; идея Бога остается все-таки софистичного игрою теоретическаго разума. Въ то время какъ мы всегда склонны между теоретическимъ и практическимъ разумомъ полагать различіе только умственное, воображаемое, но ни въ какомъ случав не реальное, потому что одинъ и тотъ-же разумъ является теоретическимъ и практическимъ лишь смотря по тому, въ какой области-теоретическихъ или практическихъ истинъ онъ дъйствуетъ, -- у Канта между теоретическимъ и практическимъ разумомъ мы находимъ діаметральное, реальное противоположеніе, которое и кантеніанцы также різко выразили вышеприведенными словами: "практическій разумъ выигрываетъ процессъ, потерянный разумомъ теоретическимъ".

Следуеть-ли признать нормальнымъ такое противоположение въ духе человека? Но оставимъ пока этотъ вопросъ безъ ответа и допустимъ такое противоположение. Какое значение приписывается Богу практическимъ разумомъ? "Мораль", —такъ начинаетъ Кантъ первое предисловие къ своему сочинению, трактующему о религи (соч. Канта Х. стр. 3), — "насколько она основывается на поняти человека, какъ свободнаго (но вмёсть съ темъ также и привязаннаго своимъ разумомъ къ

безусловнымъ законамъ) существа, не нуждается ни въ идет другаго существа выше человъка, чтобы онъ могъ познать свою обязанность, ни въ другомъ побужденіи, кромѣ самаго закона, чтобы соблюдать его. По крайней мѣрѣ, то уже его собственная вина, если въ немъ проявляется такая потребность... Такимъ образомъ для себя самой и мораль не пуждается ни въ какой помощи со стороны религіи, но въ силу чистаго практическаго разума она достаточна сама для себя". Такимъ образомъ религія не имѣетъ для человъка совершенно никакого значенія; человъкъ самъ виноватъ, когда онъ нуждается въ религіи.

Но пе предполагается-ли бытіе Божіе ученіемъ о счастіи, дабы каждый человѣкъ былъ счастливъ сообразно его добродѣтелямъ? Да. Тѣмъ не менѣе по Канту правственность съ счастіемъ не имѣетъ ничего общаго; все свое ученіе о добродѣтели онъ ниспровергаетъ, когда добродѣтель открываетъ виды на счастіе, которое отлично отъ чистаго правственнаго сознанія Такимъ образомъ онъ говоритъ о счастіи непослѣдовательно, а отсюда также и о Богѣ, той міровой причинѣ, которая такъ устроила міръ и природу, что она (причина) оказывается справедливою въ ихъ ходѣ нравственнаго настроенія.

Далье, — чрезъ какое дъйствіе практическій разумъ признаетъ по Канту бытіе Божіе? Чрезъ вфру разума. Въ чемъ-же состоитъ Кантовская въра разума, разумная въра? Мы привыкли разумную въру опредълять такимъ образомъ: признаніе истинности положенія за поручительствомъ другаго лица, увъряющаго насъ въ этой истинности; въра столько-же можетъ быть основаніемъ увъренности въ истинъ извъстнаго положенія, какъ и знаніе, при томъ предположеніи, что достовърпость того, который ручается вамъ за истину orore ложенія, совершенно не подлежить никакому сомнівнію. Такимъ образомъ, въра есть дъйствіе теоретическаго или практическаго разума, смотря по тому, - теоретическій или практическій характеръ имфють тф положенія; своимъ объектомъ она имфетъ совершенно очендную истину и вмфстъ съ пониманіемъ разума является истиннымъ источникомъ познанія. Прежде чамъ я върую, я долженъ и знать что-нибудь; если я долженъ въровать въ Бога, то вмъсть съ теоретическимъ пониманіемъ разума я напередъ долженъ знать, что Онъ существуеть и заслуживаеть-ли (verdient) это познаніе моей віры. Следовательно, по обыкновенному пониманию, каждая разумная въра предполагаетъ знаніе о существованін и надлежащихъ свойствахъ свидетеля. Совершенно ипое дело Кантовская разумная вфра. Кантъ установилъ новое понятіе о вфрф. насколько онъ находиль ее для себя нужною: Когда во чтонибудь върують, то это делають будто-бы только для того, чтобы облегчить нравственность, т. е. утвердить ства человическаго разума. Бытіе Божіе и другія религіозныя истины признають не изъ познанія, даже не изъ обязанности, но изъ потребности. Убъждение въ дъйствительности этихъ истинъ основывается на потребности въ нихъ. Для человъческой мысли они неясные, колеблющіеся взгляды безъ всякаго научнаго значенія, безь всякой точности. Поэтому признаніе ихъ и называется в'врою, чистою разумною в'врою.

Кантовская вёра такимъ образомъ ничтожна и не истивна. Вмёстё съ этимъ падаетъ и Кантовская религія. Что-же остается? Кантеніанецъ скоро долженъ сознаться въ пустотё Кантовской религіи; такимъ образомъ послёдовательно онъ долженъ сдёлаться атеистомъ, такъ какъ онъ не въ силахъ будетъ твердо удержаться за произведеніе фантазіи, за идею Божества, которая низведена до простаго вспомогательнаго средства для высокомърной автопомистической правственности. Такимъ образомъ, мы справедливо говоримъ, что кантеніанцы проновъдуютъ атеизмъ.

Теперь должно упомянуть еще о той религіи, которую вводить Конть въ своемъ позитивизмѣ. Одинъ извѣстный профессоръ философіи хочеть быть теистомъ самъ и привести къ теизму своихъ слуппателей, хотя онъ также считаетъ невозможнымъ доказывать бытіе Божіе и принадлежить къ послѣдователямъ Контовской системы. Что онъ не можетъ быть теистомъ, если онъ отрицаетъ возможность доказательства бытія Божія,—это уже доказано. Но онъ не можеть быть теистомъ еще и потому. что онъ приверженецъ Конта. Его учитель Ковтъ въ религіоз-

номъ отношении открыто исповедуетъ совершение выший радикализмъ и положительно презираетъ всякую религію, считая ее слабостью и признакомъ безсилія, а исповедниковъ откровенной религіи и деистовъ называеть рабами Бога, людьми отсталыми и друзьями помъхи и, наконецъ, онъ дошель даже до выраженія, что религія можеть быть пригодною только еще для собакъ (für die Hunde). На мѣсто религіи Контъ ставитъ идолопоклонническій культь человічества. Кто знаеть біографію и образованіе Конта, тотъ долженъ удивляться, какимъ образомъ онъ имфетъ еще приверженцевъ во Франціи, Бельгін, Англін и Съверной Америкъ и даже начинаетъ нравиться помецкимъ университетамъ. Его ненависть къ христіанской Церкви, его либеральное вольнодумство, его обожание человъческой природы, его поверхностность, которая такъ ощутительна, —вотъ тѣ обстоятельства, которыя дѣлаютъ понятнымъ распространение его системы. Впрочемъ, въ чемъ состоить система Конта, мы сейчась покажемъ.

2. "Существованіе и безсмертіе души едва-ли могуть быть доказываемы; доказательства въ пользу ихъ суть простыя гипотезы, софизмы, фразы. Безсмертіе души, быть можеть, исходить изъ того, что человъкъ не могь-бы понять цѣли своей жизни, если-бы душа не была безсмертна". Это сказаль приверженець основаннаго Контомъ позитивизма, смѣшивающаго психологію съ физіологіею и объявляющаго уничтоженными иоложительную религію и метафизику.

Что-же такое позитивизмъ Конта? По Конту, философія есть изученіе силъ, принадлежащихъ матеріи, и законовъ или условій, господствующихъ надъ этими силами. Основной характеръ позитивной философіи состоить въ слѣдующемъ: всѣ феномены слѣдуетъ признавать подчиненными неизмѣннымъ законамъ природы и именно потому, что для насъ недоступно и немыслимо изслѣдованіе того, что называютъ причинами. Человѣкъ не имѣетъ другаго назначенія, кромѣ того, чтобы познавать силы и законы явленій и пользоваться ими для скоего матеріальнаго благосостоянія. Такимъ образомъ позитивизмъ есть матеріализмъ. Мы познаемъ, говорится далѣе, только матерію и ея силы или свойства; мы познаемъ только

законы, но не причины; найденные путемъ абстрагирующаго наблюденія законы суть последнія основы объясненія; поэтому философія ничего другаго и не можеть имать своимъ содержаніемъ. Исходный пункть философіи слідующій: существуютъ только природа и ея явленія, изучать ихъ-значить философствовать. Единственно правильный методъ философіииндукція. Отсюда философія имфетъ двф задачи: она не должна переступать границъ чувственнаго міра явленій, но всю область естественныхъ явленій должна упорядочить такимъ образомъ, чтобы образовалось единое связное цёлое, іерархія. Эга іерархія состоить изъ семи основных наукь, каковы: математика, астрономія, физика, химія, біологія, соціологія и мораль. Эти семь основныхъ наукъ обнемають собою всв возможные порядки естественныхъ явленій; кром'є ихъ н'єть другихъ, они суть существенныя, но въ то-же время и единственныя части позитивной философіи. Богословіе и метафивика имфють значение только необходимыхъ переходныхъ ступеней, которыя должна пройти человіческая мысль, чтобы достигнуть до позитивной философіи; но позитивизмомъ они совершенно уничтожаются. Какова Контовская мораль, видно изъ того, что, по метенію Конта, никакого правственняго закона, никакой человъческой свободы не существуеть, такъ какъ последняя должна быть признана химерою, пустою претензіею человіка. Въ психологической части морали, въ опредъленіи существа души человъческой, Контъ всецьло становится на точку зрвнія френологіи Галля; онъ считаетъ душу большимъ числомъ физическихъ силъ, которыя и причисляетъ къ отдёльнымъ мозговымъ частимъ; въ основъ этихъ силъ не простая, духовная субстанція. Вследствіе лежить никакая этого Контъ и долженъ отрицать особое безсмертіе души, точно также какъ и мздовоздаяние послъ смерти.

Будемъ-ли послѣ этого удивляться, если профессоръ философіи, который слѣдуетъ Конту и въ логикѣ признаетъ только вѣроятность, — доказательства въ пользу существованія и безсмертія души считаетъ простыми гипотезами, софизмами, фразами? Конечно, онъ достоинъ сожальнія, что такъ слабъ въ философіи; но еще болье заслуживаютъ сожальнія его слушатели, заведенные имъ въ грязь матеріализма. А кто эти слушатели? Большею частію сыновья христіанскихъ родителей, которымъ въ будущемъ предстоитъ занять въ государственной жизни христіанъ болъе или менъе важныя мъста и должности.

3. Не лучие учать о душь и кантеніанцы: "идея Бога, души и міра съ точки зрыня чистаго разума суть галлюцинаціи, хотя и неизбыныя". "Происхожденіе идей слыдуеть искать вы дезорганизаціи высшей мыслительной способности".

Кто не склоненъ былъ-бы сказать, что эти профессоры философіи, приверженцы Канта, больны горячкою, а потому и фантазирують, - что ихъ высшая мыслительная способность дезорганизирована? Такая шутка была-бы позволительна, если-бы можно было не принимать во внимание того обстоятельства, что эти профессоры своими чтеніями должны давать образованіе юнымъ слушателямъ; для чистаго разума, по ученію кантеніанцевь, Богь, душа и мірь суть неизб'єжныя галлюцинацін; галлюдинаціямъ въ действительности не соответствуетъ ничто. Следовательно, Богъ, душа и міръ съ точки зренія чистаго разума въ дъйствительности суть чистое ничто. Подъ нами зіяеть безпочвенная пропасть нигилизма. Но такъ какъ странно подумать, чтобы не существовало дупи, то следуеть призвать на помощь практическій разумъ, какъ это сдёлано было и при решении вопроса о Боге. Что отрицаеть теоретыческій разумъ, то должень утверждать практическій. И это философствовать? Но на абсурдъ такого рода философствованія было указано уже выше. Чему-же Канть учить о душь? Ея свобода воли состоить только въ независимости отъ причинности природы и падаетъ вместе съ автономіею, т. е. свойствомъ быть самой себъ закономъ. То и другое -- не правда. Далее онъ требуеть для души безсмертія, потому что того требусть безконечный прогрессь къ правственному совершенству, въ которомъ стоить человъкъ. Ложный и этотъ взглядъ!..

4. "Мысли суть чудесные пузыри мозга". Этотъ взглядъ профессоръ философін раздъляєть съ матеріалистами; матеріализмъ, который справедливо называется могилою философіи, достигь въ немъ своего высшаго пункта. Нужно-ли доказывать не-истинность такого взгляда? Это—contradictio in adjecto. Какимъ

образомъ : сверхчувственное дъйствіе можетъ произойти отъ чувственнаго органа, какъ дъйствующей причины? Далье матеріалисты противоръчать сами себъ, когда мысль считають физическимъ движеніемъ. Ибо мысли не подчиняются тімъ законамъ физическаго движенія, которые съ полнымъ правомъ признаются матеріалистами: а) никакое тіло не движется само собою; б) физическаго движенія никогда не бываеть безъ вижшней причины движенія; в) одно и тоже тело въ одно и тоже время не можетъ быть приведено въ два различныя движенія. Первому закону противоръчить то обстиятельство, что мыслящій субъекть мыслить о мыслимомь, на чемь основывается психологическая и артологическая (artologische) рефлексія. По второму закону вні мыслящаго субъекта должны-бы были существовать также и объекты сверхчувственныхъ мыслей какъ внешнія причины движенія; но матеріалисты ихъ отрицають, потому что они не матеріальны и поэтому не могутъ причинять матеріальнаго движенія. Вопреки закону одинъ и тотъ-же мыслящій субъектъ въ одномъ отрицательномъ сужденіи соединяеть два противоположныя понятія, напр. темное не есть ясное. Наконецъ, мысль называется чудеснымо пузыремь мозга. Матеріалисты устраняють въ христіанскомъ смысл'в какъ абсолютно невозможное, потому что они отридають Бога и не понимають христіанскаго чуда; все хотять они объяснять естественнымь образомь и тымь не менъе употребляють слово "чудесный" въ опредълении мысли. Что разумъютъ они подъ словомъ "чудесный", если не придають никакого значенія христіанскому чуду? Подь этимь словомъ ови мыслять невото непонятное, хотя все и находять они понятнымъ. Такимъ образомъ они опредъляютъ мысль,--вещь неизвъстную, хотя въ логикъ между прочимъ говорится, что опредъляемое понятіе должно быть опредъляемо только уже чрезъ извъстныя понятія. Научно-ли послъ этого опредъленіе матеріалистовъ? Они скрываются за неизвъстность и считаютъ ее основаніемъ, выдавая себя при этомъ еще за точныхъ изслъдователей. Можетъ-ли быть названо это наукою, которая должна основываться на разумномъ пониманіи?

5. "Существують только механическія и физическія силы;

жизненной силы не существуетъ". Если профессоръ философіи зашель такь далеко, что отрицаеть жизвенную силу, то его мышленіе является очень слабымъ. Онъ не знаетъ, что понятіе жизни требуеть жизненнаго принципа существенно отличнаго отъ механическихъ и физическихъ силъ, что ческія сравненія между неорганическими и органическими тълами дълаютъ необходимымъ признаніе такого жизненнаго принципа. Къ естествоиспытателямъ, которые противоръчатъ указанному профессоромъ философіи положенію, принадлежать: Кл. Бернардъ, Берцеліусъ, Бурмейстеръ, Т. Бишофъ, Кювье, Флуранъ, Гиртль, Либихъ, К. Шмидтъ, Руд. Вагнеръ. Такъ говоритъ, напр., К. Шмидтъ (zur vergl. Phys. der. wirbellosen Thiere, стр. 15): "жизненная сила уже вышла изъ моды, она обратилась въ метабомическую силу импочекъ. Чревъ это она измънила только названіе, потому что образующая сила плеточки есть все-таки особенная, не проявляющаяся въ неорганической природъ сила". Юст. Либихъ (Chemische Briefe 1): "нашъ разумъ признаетъ, что въ живомъ тель существуеть причина, которая господствуеть надъ химическими и физическими силами матеріи и соединяеть ихъ въ формы, которыя никогда не воспринимаются внъ организма".

6. "Никакой телеологіи не существуєть".— "Телеологіи существуеть, кром'ь какь въ человіческомь обществів. Такимъ образомъ, ифкоторые профессоры философіи совершенно не признають телеологіи, даже не признають и въ человіческой жизни каждаго отдёльнаго лица, такъ какъ решенія воли и намъренія человъка подчиняются будто бы законамъ внъшней или внутренней необходимости; но если она не проявляется въ жизни отдъльнаго человъка, то какимъ образомъ она жетъ господствовать въ человъческомъ обществъ? Такимъ образомъ одни философы въ отрицаніи телеологіи послѣдовательны; другіе, ограничивавшіе ее человьческимъ обществомъ, непосибдовательны, такъ какъ они находять въ человъческомъ обществъ въчто такое, что по ихъ мавнію не проявляется отдельных членовь этого общества; телеологію, господствующую въ человъческомъ обществъ, къ Богу они не относятъ.

Во всякомъ случав несправедливо устранять телеологію изъ неразумной природы, человіческой жизни и человіческаго

общества. Нужно только знать, въ чемъ состоитъ цёлесообразностъ и внимательно слёдить за внёшнимъ и внутреннимъ опытомъ. Превосходно пишетъ о цёли Пешъ въ своемъ сочиненіи—"Die grossen Welträthsel oder Philosophie der Natur, zwei Bände, Freiburg in Breisgau, 1883 (1. В. S. 274—315; S. 354—402; S. 408—468). Неопровержимыми фактами Цешъ доказываетъ и опредёляетъ телеологію. Консчно, отъ телеологіи должно заключать къ Богу; но нёкоторые философы этого не хотятъ, поэтому они и закрываютъ глаза, чтобы не видёть телеологіи. Въ ен пользу свидётельствуетъ однако же весь міръ вмёстё со всёми его безчисленными твореніями, со всёми его силами и дёйствіями, со всёми его многичесленными явленіями, такъ что нужно быть намёренно слёпымъ, чтобы ее можно было отрицать.

- 7. Нѣкоторые профессоры философіи хотять объяснять физическую жизнь человѣка по Дарвину и Геккелю. По поводу этого слѣдуетъ замѣтить: 1) что многіе знаменитые естествочиспытатели и философы уже давно основательно опровергли и Дарвина, и Геккеля, что слѣдовательно ихъ теоріи суть гипотезы ложныя; 2) что примѣненіе ихъ къ философіи необходимо ведетъ къ матеріализму.
- 8. Когда одинъ слушатель философіи спросиль профессора, какую-бы ему прочесть философскую книгу, написанную на англійскомъ языкъ, онъ порекомендовалъ ему инку Юма (Essay moral, political and literary—An enquiry concerning the principles of moral).

Но по Юму принципъ морали заключается не въ разумѣ, т. е. въ согласіи дѣйствій съ разумомъ, но въ извѣстномъ чувствь, т. е. въ извѣстномъ чувствованіи одобренія или неодобренія дѣйствія, въ удовольствіи или неудовольствіи, которое въ насъ вызывается извѣстнымъ дѣйствіемъ. Различіе между добромъ и зломъ здѣсь опредѣляется удовольствіемъ, или пеудовольствіемъ. Объ объективномъ законѣ, который ближайшимъ образомъ предписывается намъ разумомъ, а въ сущности коренится въ духѣ и волѣ Божіей, у Юма нѣтъ рѣчи; чувство одобренія или неодобренія совершенно субъективное и неопредѣленное. По Юму человѣкъ добродѣтеленъ или пороченъ пастолько, насколько по своему характеру онъ

таковъ, что иметъ преимущественную склонность къ одному или другому дъйствію. Нравственно добрыми намъ должны казаться по Юму тв действія, которыя доставляють намъ пользу и удовольствіе, злыми напротивъ тѣ, которыя причиняють намь противное. Человъческое общество у Юма также этомъ будто-бы заключается является атепстическимъ и въ право и справедливость. Общество образовалось чрезъ соглашеніе изъ естественнаго состоянія; отсюда и справедливость есть добродътель по соглашенію; справедливость и несправедливость первоначально не имъли будто-бы моральнаго характера; только съ теченіемъ времени мы связываемъ съ ними понятіе доброд'втели и порока, котда они, если введена справедливость, безъ отношенія къ нашему собственному интересу, производять на насъ пріятное или непріятное впечатлівніе, въ силу симпатіи, при посредствѣ которой мы принимаемъ участіе въ пріятномъ и непріятномъ ощущеніи общества. Отсюда следуеть, что упомянутый профессорь не должень бы быль начинающему въ философіи рекомендовать мораль Юма. Сочиненія съ погрѣшностями можетъ читать безъ опасенія только тотъ, кто уже утверждень въ истинв, кто неправдою уже не можеть быть сбить съ толку.

Вотъ какъ, въ какомъ духв и направленіи, по свидътельству одного изъ разумныхъ слушателей, поставлено и ведется дъло преподаванія философіи въ нѣкоторыхъ философскихъ факультетахъ заграничныхъ университетовъ. Если же въ самой Германіи, этой странѣ серьезной науки, которую по справедливости называютъ отечествомъ новѣйшей философіи, такъ измельчала и опошлѣла философская мысль присяжныхъ философовъ, осмѣлившихся сѣсть на каеедру своихъ великихъ предшественниковъ, то что-же удивительнаго, если подобная философская гниль такъ нерѣдко запосится и къ намъ, столь ревностнымъ подражателямъ всякой западно-европейской всячины, начиная отъ сумасброднаго лжефилософствованія до отвратительнаго безобразія дамскаго костюма?...

M. H.

## ФИЛОСОФСКІЯ ПИСЬМА.

## письмо пятое.

По ученю Шопентауэра всякій предметь вызывается къ бытію волей, т. е. всякій предметь есть объективація воли. Едва ли можно спорить противь этого положенія, по съ принятой мною точки зрівнія двухъ стремленій, его слідуеть выразить нісколько иначе, а именно: всякій предметь есть объективація одновременно двухъ стремленій, выражающихся въ нашей дійствительности, какъ духъ и тіло. Такимъ образомъ, единая въ самой себі сущность, въ процессі саморазличенія (проявленія) ея, выражается, какъ два различныхъ стремленія, которыя, объективируясь, даютъ тіло и душу каждаго предмета.

Не трудно замѣтить, что это положение сразу переносить насъ къ системѣ геніальнѣйшаго, по моему мнѣнію, философа новаго времени—именно къ системѣ Лейбница. Въ самомъ дѣлѣ, то положеніе, что душа и тѣло каждаго предмета есть объективація двухъ его стремленій, очевидно весьма блазко къ из вѣстному ученію Лейбница о монадѣ, какъ о существенномъ единствѣ или синтезѣ силы дѣятельной и страдательной, или, по словоупотребленію самого Лейбница,—какъ о единствѣ еnthelechia prima и materia prima.

Не смотря однако на эту близость, наше пониманіе существа какъ синтеза двухъ стремленій, весьма существенно отличает ся отъ значенія, приписаннаго Лейбницемъ его монадъ, я имен но по отношенію ея къ системъ міра. Монады Лейбница, какъ синтезъ inthelechia и materia prima суть истинныя субстанціи

между темъ съ моей точки зренія существо, какъ синтезъ двухъ стремленій, есть уже явленіе, а не сущность. Сущность едина и, какъ таковая, обладаетъ единымъ стремленіемъ-осуществить формы. Только въ мірѣ явленій это единое стремленіе проявляется, какъ стремленія къ красотъ и истинъ, воплощающіяся въ матеріи и духф. Такимъ образомъ Лейбницевскія субстанціи (монады) съ моей точки зрінія суть явленія, и я думаю, что именно это qui pro quo заставило Лейбница въ сущности удержать дуализмъ двухъ субстанцій Декарта. Въ самомъ дёлё, Лейбницъ хотя и указалъ, что духовная и протяженная субстанціи иміють между собой то общее, что существенное въ нихъ объихъ есть понятіе силы, -- но эти силы (для вещества и духа) остались у него столь же раздвльными по существованію, какъ у Декарта мыслящая и протяженная субстанціи. Лейбницъ нигдъ не говорить о единствъ силъ, раскрытыхъ имъ въ понятіяхъ духа и матеріи, и наоборотъ часто указываеть на ихъ различное и отдёльное существованіе, установляя одну какъ душу, а другую какъ тёло монады (силы активная и страдательная). Принявъ монаду, состоящую изъ души и тела съ соответствующими двумя силами, за последнее основаніе міра, Лейбницъ утратилъ субстанціальное единство и монады и вселенной, утратиль единую субстанцію, и его система, не смотря на отдёльныя, по истинъ геніаль-, ныя мысли и положенія, страдаеть обычными недостатками сьойственными дуалистическимъ системамъ.

Въ самомъ дѣлѣ, какъ понять и объяснить тѣсное взаимодѣйствіе души и тѣла каждой монады и монадъ между собой, если съ одной стороны enthelechia и materia prima остаются отдѣльными, независимыми силами, а съ другой—каждая монада, какъ субстанція, безусловно независима отъ другихъмонадъ? Очевидно, чтобъ сохранить единство монады въ самой себѣ (т. е. устранить дуализмъ ея души и ея тѣла) и единство вселенной (т. е. устранить плюрализмъ самостоятельныхъ монадъ), нужно было нѣкоторое третье начало. Что-же это за начало, откуда взять его? Раздѣльность "силы дѣятельной" и "силы страдательной" напередъ исключаеть возможность искать этого начала въ самомъ "царствѣ монадъ", т. е. въ мірѣ, слѣдовательно его нужно искать внѣ этого міра. Такое начало было найдено Лейбницемъ въ "предуставленной гармоніи". Не трудно, конечно, видѣть, что понятіемъ этой гармоніи узелъ не разрѣшался, а разрубался; она есть истинный Deus ех machina. къ которому прибѣгли за невозможностью выйдти изъ затрудненія собственными силами. Строго говоря, "предуставленная гармонія" въ принципѣ ни чѣмъ не отличается отъ "чуда" окказіоналистовъ и "Бога" Декарта; что и понятно: одинаковыя причины должны были привести къ одинаковымъ-же слѣдствіямъ.

Теперь не трудно видъть все различіе между моей точкой зрвнія на существо, какъ на синтезъ двухъ стремленій, и Лейбницевской монадой, какъ синтезомъ силы страдательной и двятельной. Различіе это заключается именно, какъ уже замвчено и выше, въ неодинаковыхъ отношеніяхъ этихъ двухъ синтезовъ къ "первоосновъ міра". Тогда какъ монада Лейбница есть именно эта первооснова, съ моей точки зржнія она есть уже акть саморазличенія сущности, которая сама въ себъ едина и, какъ таковая, имъетъ единое стремление къ осуществленію формъ. На этомъ единствъ сущности основывается единство и гармонія вселенной; въ ея стремленіи къ осуществленію формъ лежитъ естественное начало ея саморазличенія и раздільности и многообразія всего существующаго. этомъ монады Лейбница, понимаемыя не какъ первоначало, а какъ "метафизическія точки", суть, такъ сказать, первичные акты этого саморазличенія и, какъ таковые, могуть быть приняты въ ближайшую основу всего существующаго (атомы, понимаемые, согласно последнимъ естественно-научнымъ теоріямъ, какъ "центры силъ").

Указанная ошибка Лейбница, приписавшаго явленію предикаты сущпости или субстанціи, вполнів попятна, ибо "критика чистаго разума" явилась значительно позже. Это превосходное сочиненіе открываеть собою новую эпоху въ исторіи философіи; въ немъ впервые указывается все различеніе между явленіями и "вещью въ себін", или субстанцією, которыя предыдущей философіей постоянно смішивались. Въ этомъ указаніи должно видіть все положительное значеніе

критики чистаго разума для последующаго развитія фило-

Въ самомъ дёлё, Декартъ былъ такъ далекъ отъ истиннаго пониманія сущности или вещи въ себѣ въ отличіе ея отъ явленій, что разумьть подъ ней лишь общія формы двухъ категорій явленій (протяженіе и мышленіе). Спиноза, строгое математическое мышленіе котораго не выносило противоржчія дуализма мнимыхъ субстанцій Декарта, устанавливаетъ повятіе единой субстанціи. Въ этомъ несомнівное превосходство его системы сравнительно съ Декартовской. Но онъ принялъ за единую субстанцію лишь абстрактное правило существованія всвуь *явленій* (причинность). Въ высшей степени плодотворное и богатое последствіями пониманіе Лейбницемъ субстанціи, какъ силы, осталось сравнительно безплоднымъ потому именно, что этотъ философъ не избъжалъ той-же ошибки всей до-критической философіи: онъ не могъ освободиться оть дуализма явленій и, какъ замічено выше, внесь его въ понятіе своей мовады, какъ субстанціи.

Системой Лейбница до-критическая философія закончила свое развитіе и дальше по этому пути идти было некуда. Необходимо было или признать эту систему послёдними словоми челов'я челов'я вы области философіи, или изм'янить самую точку зр'янія на предлеть и съ высоты поваго принципа распорядиться богатыми насл'ядствоми, оставленными посл'ядней догматической системой вы понятіи силы.

Такая новая точка зрвнія и дана была "критикой чистаго разума", которая съ своимъ строгимъ различеніемъ "вещи въ себъ" и явленія, явилась какъ-разъ во-время именно для того, чтобъ оживить и направить по новому пути метафизическія изслідованія о посліднихъ началахъ міра, а не запретить ихъ, какъ это думалъ даже самъ творецъ ея, невольно остановившійся передъ раскрытой пропастью между феноменомъ и ноуменомъ. Впрочемъ уже въ "критикъ практическа-го разума" Кантъ фактически взялъ назадъ этотъ запретъ, а послідующая философія въ дальнівшемъ своемъ ходь о немъ какъ-бы совсёмъ забыла. Система Гегеля, въ началь несправедливо столь-же безміть возвышенная, какъ потомъ унижен-

вая, развила одинъ моментъ сущности, одностороние выдавъ его за все, -- именно понятіе (представленіе). Шопентау эръ, такъ-же односторонне выставилъ, исходя изъ понятія силы, другой моментъ сущности-волю, моментъ, неясныя указанія на который можно видеть уже въ критике практическаго разума, показавшей всю важность метафизики для практической дъятельности (т. е. для дъятельности воли). Наконецъ Гартманъ синтезировалъ волю и представление въ одномъ понятии "безсознательнаго", которое и установиль единой сущностью міроваго процесса, при чемъ доказаль, что эта безсознательная сила проявляется въ веществъ равно какъ и въ духъ, что она есть основа явленій и телесной и духовной жизни. Его ученіе такимъ образомъ служить прямымъ подтвержденіемъ моему положенію, что единое въ самой сущности стремленіе въ міровомъ процессъ противуполагается самому себь, какъ два раздёльныхъ стремленія. Но Гартманъ не вывелъ самъ этого необходимаго логическаго послёдствія его-же собственныхъ изысканій, что между прочимъ и принудило его отривозможность счастія-этой главной цівли всего существующаго-и искать спасенія во всеобщей пирванв, - въ нирванъ, противъ которой со всей своей силой возстаетъ и естественное и моральное наше чувство и которая равно противна какъ разуму, такъ и обътованіямь христіанской религін.

B. ct. Formuna.

### изреченія

# древныйшихъ греческихъ мыслителей,

вывранныя взъ. соченений

Діогена Лаэрція, Плутарха, Стобея й др.

(Продолжение \*).

15. Демокритъ.

Демокрить, сынь Игисистрата, по другимь Авинокрита, а по инымъ-Дамасиппа, родился въ Абдеръ во Оракіи, а по инымъ въ Милетв въ Іоніи, между 470 и 460 гг. до Р. Хр., следовательно быль моложе Анаксагора. Отець его быль очень богатый человъкъ. Во время похода Ксеркса, царя персидскаго, въ Грецію, на пути его чрезъ Оракію, онъ принималъ Ксеркса въ своемъ домъ. По смерти отца Демокритъ получиль значительную часть наследства и всю ее употребиль на путешествіе въ разныя страны съ научною цілію. Онъ быль въ Малой Азін, въ Египтъ, во внутреннихъ странахъ Азін и даже доходиль до Индіи, везд'в поучаясь и собирая крохи мудрости. По возвращении изъ путешествія въ Абдеру, онъ получиль отъ граждань последней приглашение принять участіе въ управленіи городомъ, но отказался, по примъру многихъ философовъ, и предался исключительно занятіямъ философією, обработкою собраннаго въ разныхъ странахъ научнаго матеріала. Плодомъ этихъ занятій было множество философ-

<sup>\*)</sup> Сы. ж. "Въра н Разумъ" 1885 г. № 12.

скихъ трактатовъ разнообразнаго содержанія. Умеръ онъ въ глубокой старости, около 361 г. до Р. Хр. Основныя начала его философскаго ученія отчасти примыкають къ ученію Анаксагора, но только далве развивають начала ученія последняго. Тв-же безконечно малыя частицы, находящіяся въ составъ всего сущаго, что и у Анаксагора, у Демокрита являются уже не оміомеріями, иногда болье или менье крупныхъ размфровъ, какъ у Анаксагора, а прямо педфлимыми частицами (атомами). Демокрить скорже обработаль не вполнж совершенное ученіе наставника своего Левкиппа, нежели ученіе Анаксагора. Но за то также, какъ и у последняго, изъ этихъ безконечно малыхъ частицъ у Демокрита выводится все разнообразіе существующаго не только въ физическомъ мірі, но и въ области существъ нравственно-разумныхъ 1). Насъ по прежнему болфе интересують отдёльныя изреченія этого замфчательнаго мыслителя, а не вся сумма теоретической и правтической философіи его.

Вотъ эти изреченія:

Онъ говорилъ, что началами всего служатъ атомы и пустота, все-же остальное существуетъ только въ мивніи.

Міры, рожденію и тлінію подлежащіе, безпредільны.

Ничто не происходить изъ не существующаго и не обращается въ не существующее-же.

Атомы безпредёльны по величинё и числу; они кружась, носятся во всемь мірё и такимь образомь производять всё соединенія: огонь, воду, воздухь, землю. Солнце и луна, а также и душа, которая есть тоже, что и умь, произошли отъ тёхъ-же атомовь, но только легкихъ и круглыхъ.

Все въ мірѣ совершается по необходимости.

Цѣль человъческой жизни есть спокойное благодушіе, но не тождественное съ удовольствіемъ, какъ нъкоторые толкують, а состоящее въ тихомъ и постоянно хорошемъ настроеніи души, не возмущаемой никакимъ страхомъ, ни суевърною боязнію, никакою другою страстію.

Демокрить говорить объ Анаксагоръ, что его мнънія о солнцъ и лунъ были не его собственныя, а древнія, которыя

<sup>1)</sup> Diog. L. IX, 34, Sqq. Conf. Herodoti, Historiarum lib. VIII, cap. 120, et. all.

онь только заимствоваль у древнихъ; точно тоже и объ устройствъ міра и объ умъ.

Демокрить, во время своихъ путешествій, старался о томъ, чтобы никто не зпаль, кто онъ такой, не заботясь о слав'є философа. Такимъ образомъ прищелъ онъ и въ Афины, видъть Сократа и имъ не узнанъ былъ. "Прищелъ я, говоритъ о себ'є самъ Демокритъ,—въ Афины, и никто не узналъ меня". Однако, посл'є разговора своего съ Сократомъ, Демокритъ оставилъ по себ'є такое впечатлѣніе относительно философствованія, какъ испытанный съ усп'єхомъ въ пятиподвижій на общественныхъ играхъ 1).

Счастіе и несчастіе души, — говориль Демокрить, — не состоить вь обладаніи стадами или золотомъ; душа есть жилище Божества: поэтому счастіе состоить въ благодушіи, благосостояніи, гармоніи, соразм'врности силь и невозмутимости духа. А это возможно при удаленіи и совершенномъ устраненіи отъ удовольствій, превосходн'ве и полезн'ве чего для челов'єка н'втъ ничего на св'єть'.

Удовольствіе нужно избирать не всякое, но только къ доброму клонящееся.

Правильная любовь состоить въ безобидномъ стремленіи къ прекрасному.

Любящій блага душевныя любить божественное, а любящій блага тілесныя любить человіческое.

Довольный своимъ состояніемъ, въ себъ самомъ находить источникъ удовольствія.

Предълами полезнаго и не полезнаго служатъ пріятность в непріятность.

Доброе и ищущимъ его достается не безъ труда, а злое приходитъ и къ твмъ, которые не ищутъ его.

<sup>&#</sup>x27;) Виды состязаній на общественных пграх у греков были различин. Между ними были и пять следующих прыганье ( $\hat{\alpha}\lambda\mu\alpha$ ), беганье въ запуски ( $\pi\circ\delta\omega\kappa\epsilon(\gamma)$ ), метаніе диска ( $\delta(\sigma\kappa\circ\zeta)$ ), метаніе копій ( $\dot{\alpha}\kappa\circ\tau\iota\sigma\mu\dot{\circ}\zeta$ ) и борьба ( $\pi\dot{\alpha}\lambda\gamma$ ). Изъ знаменитых атлетовъ древности были такіе, которые одерживали нобеду не только въ одномъ какомъ-либо изъ этихъ ияти видовъ, но и во всехъ пяти за одинъ день игръ. Это и называлось победить въ пятиподвижін ( $\pi\epsilon\tau\alpha\vartheta\lambda\circ\nu$ ), что конечно было труднье и вивств славиве.

Злое у людей часто раждается изъ добраго, если кто изъ нихъ не умфетъ благоусившно управлять лобромъ и пользоваться имъ. Однако потому несправедливо было-бы считать это зломъ, а не добромъ: добро, кто хочетъ, можетъ употреблять и во зло.

Откуда мы получаемъ добро, отгуда-же не ръдко черпаемъ и зло; а между тъмъ могли-бы быть свободны отъ зла. Такъ глубина водъ во многомъ полезна; но можетъ быть и вредна, ибо представляетъ опасность утонуть въ ней.

Боги и древле подавали и теперь подають людямъ все только доброе, а отнюдь не злое, вредное и безполезное. Въ это последнее сами люди впадають по слепоте ума и неведеню.

Люди часто дѣлаютъ случай прикрытіемъ своей собственной неразсудительности: тамъ меньше играетъ роль случай, гдѣ больше разсудительности.

Счастіе щедро, но непостоянно; а природныхъ силь достаточно, чтобы упрочить счастіе: достигая немногаго, но прочнаго, онъ умъряють падежду на полученіе большаго.

Неразумные соображаются съ представленіемъ выгодь, а благоразумные и знающіе, что это за выгоды, соображаются съ требованіями мудрости.

Великое удовольствіе получается отъ созерцанія добрыхъ дѣлъ. Чувственные образы, поражающіе своєю красотой, пріятны на видъ, но лишены сердца.

Неблаговременное пользованіе удовольствіями порождаетъ неудовольствіе.

Желая большаго, нежели что есть, люди нерѣдко теряютъ и то, что есть, уподобляясь Эзоповой собакѣ ¹).

Что требуется для тѣла, то можетъ всякій добыть безъ особеннаго труда и усилія; а что требуетъ труда и усилія и что тяготитъ жизнь, то не для тѣла нужно, а для удовлетворенія превратныхъ пожеланій.

<sup>1)</sup> Разум'вется изв'ястная басия Эзопа о собакв, нестей кусокъ мяса черезървку и увидавшей свое отражение вы вод'я съ кускомъ мяса. Собакв представитось, что это другая собака съ большимъ кускомъ мяса. Выпуствъ изо рта свой кусокъ, собака погналась за мнимою другою собакою съ цфлію отнять у нея вусокъ мяса, но конечно потеряла только свой, не нашедши и того, за которымъ гналась.

Если-бы тёло затёяло тяжбу съ душею по дёлу о злодёяніяхъ, то душа не избёжала-бы осужденія.

Если-бы ты не желаль многаго, то и немногое считаль-бы многимь: ибо желаніе малаго дёлаеть и бёдность равносильною богатству.

Бъдность и богатство суть только названія недостатка и изобилія въ средствахъ для жизни.

Счастливъ тотъ, кто и при умфренныхъ средствахъ благодушествуетъ; несчастливъ же тотъ, кто и при большихъ средствахъ не пользуется хорошимъ расположеніемъ духа.

Нужда сама знаеть, чего и сколько ей нужно, а пуждающійся не знаеть.

Благоразуменъ тоть, кто не печалится о томъ, чего не имъеть, и напротивъ радъ тому, что имъетъ.

Завистливый огорчаеть самъ себя, какъ бы врага своего.

Жизнь, проводимая безъ праздниковъ, подобна долгому пути, совершаемому безъ пользованія гостепріимствомъ.

Какъ бережливость, такъ и умфренность въ употребленіи пищи полезны; не безполезно, когда нужно, прибъгать и къ издержкамъ; но знать, когда то или другое употреблять въ дъло, еще полезнъе и свойственно лишь человъку благоразумному.

Рфдкія удовольствія доставляють полную пріятность.

Благоразуміе въ пользованіи удовольствіями увеличиваеть значеніе и пріятность ихъ.

Дорогой столь предлагаеть счастіе, а достаточный — ум'ь-ренность.

Если кто переходить за мфру, у того самое пріятное становится самымъ непріятнымъ.

Странничество научаетъ довольству жизнію: ибо ячменный хлѣбъ и жесткая постель служатъ пріятнъйшими лекарствами отъ голода и утомленія.

При умъренности въ пищъ ночь никогда не бываетъ длинною.

Бедные удалены отъ величайшихъ золъ, съ которыми ежедневно встречаются богатые, а именно: заговоровъ, зависти и ненависти.

Должно знать, что жизнь человическая непрочна и кратко-

временна и сопряжена со многими бъдствіями и затрудненіями, а потому нътъ надобности много заботиться даже и о небольшихъ пріобрътеніяхъ, или измърять несчастіе счастіемъ.

Тертвливо переносить бъдность свойственно благоравумному.

Общественный недостатокъ въ средствахъ трудне частнаго: ибо тогда уже не остается надежды на помощь отъ общества.

Не уступать необходимости въ жизни есть признакъ неразумія.

У кого образъ жизни хорошо устроенъ, у того и самая жизнь идетъ правильно.

Люди просять у боговь въ молитвахъ своихъ къ нимъ здоровья, а того и не знаютъ, что сами владвютъ средствами кътому, чтобы быть здоровыми: живя певоздержно, они сами бываютъ предателями своего здоровья въ пользу похотей.

У всёхъ тёхъ, которые преданы плотскимъ удовольствіямъ, проводя время въ ястій, питій и наслажденіяхъ сладострастія, удовольствія бывають кратковременны и продолжаются дотоль, пока они ядять или пьють, а скорби велики. Ибо таковымъ постоянно присуще вожделёніе къ тому же самому, и какъ скоро удовлетворяется ихъ желаніе, удовольствіе быстро проходить и ничего хорошаго въ нихъ не остается: наслажденіе кратковременно, и опять наступаеть потребность въ повтореніи того же.

Безразсудно за карканьемъ воронъ, кудахтаньемъ куръ и валяніемъ свиней въ грязи, какъ сказалъ Демокритъ, заботливо наблюдать, выводя отсюда признаки приближенія вътровъ и дождей, а телесныхъ движеній, потрясеній и предваряющихъ бользни явленій не замічать, отъ нихъ себя не предохранять и не считать ихъ признаками иміющей быть въ насъ самихъ бури.

Неразумные живуть не наслаждаясь жизнію.

Неразумные стремятся къ новости, не умъя пасладиться новостію.

Неразумные, боясь смерти, желають быть старыми.

Неразумные, дълая видъ, что непавидятъ жизпь, хотятъ жить изъ боязни попасть въ преисподнюю.

Неразумные, избъгая смерти, нагоняютъ ее.

Неразумные ничему не научаются во всю жизнь.

Разумное пользование деньгами полезно, для того чтобы быть независимымъ въ щедродательствъ и употреблять ихъ на дъла общественнаго благотворения; неразумное-же пользование деньгами можетъ служить на пользу только тъмъ, на кого трататся деньги.

Слава и богатство безъ благоразумія суть непрочныя пріобрѣтенія.

Кто дѣлаетъ внушенія человѣку, много думающему о своемъ умѣ, тотъ напрасно трудится.

Нъть столь кръпко запертыхъ дверей богатства, которыхъ бы не отворила благовременность случая.

Добывать деньги не безполезно; но добывать неправыми путями—хуже всего.

Кто слишкомъ падокъ на деньги, тотъ никогда не можетъ быть справедливымъ.

Богатство, добываемое дурными путями, темъ более явною иметь укоризну.

Безчестная прибыль наносить вредъ добродътели.

Надежда на безчестную прибыль есть начало утраты честности.

Жадность до денегь, если не ограничивается довольствомь, гораздо тягостиве крайней бёдности. Ибо чёмъ больше жадности къ деньгамъ, тёмъ сильнее ощущается потребность вънихъ.

Какъ при гнойныхъ ранахъ гангрелозное зараженіе есть опасньйшая бользнь, такъ и при обладаніи деньгами, если это обладаніе пе соотвытствуеть дыйствительнымъ потребностямъ человыка и бываеть продолжительно.

U. K. .

(Продолжение будеть).

# ЛИСТОКЪ

**К** Ц Ц

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

15 Іюля (% № 13. %) 1885 года. С. Ф. У

Содержаніе: Высочайшев повельніе. — Опредьленіе Святьйшаго Сунода. — Оть Харьковскаго Комитета Прявославнаго Миссіонерскаго общества — Разрядний списокъ учениковъ Ахтырскаго духовнаго училища и разрядный списокъ учениковъ Купянскаго духовнаго училища, составлениме посль годичнихъ испытаній, за 1884/з учебный годь. — Епархіальныя изивщенія. — Рапортъ зизаменаціонной, по церковному пітнію, коминссіп. — Отзывъ о катихизическихъ поученіяхъ священника Сумской Пророко-Ильинской церкви, Андрея Ставровскаго. — Объявленіе духовенству Купянскаго училищнаго округа. — Предметы занятій очереднаго Ахтырскаго училищнаго събзда духовенста. — Оть правленія Купянскаго духовиаго училища. — Изифстія и замітки. — Объявленія.

ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ, согласно удостоенію кавалерской Думы, въ 3 й день февраля 1885 года, Высочайте соизволиль на награжденіе орденомъ Св. Анны 3-й степени священника Харьковской епархіи, города Волчанска, соборной Троицкой церкви, Алексія Евеимова.

# Опредъление Святвіннаго Сунода.

Отъ 29 мая—4 іюня 1885 года, за № 1001, по вопросу о томъ, могутъ-ли быть избираемы священно-церковно-служители членами вожножихъ присутствій.

По указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложеніе г. сунодальнаго Оберь-Прокурора, отъ 8 мая сего года за № 2191. съ циркулярнымъ отношеніемъ управляющаго министерствомъ внутреннихъ дѣлъ губернаторамъ, отъ 5 апръля сего года за № 10, слѣдующаго содержанія: вслѣдствіе возникшаго вопроса, могутъ-ли священно церковнослужители выбираться членами воинскаго присутствія, которыми дополняется составъ ихъ при дѣйствіи въ призывномъ участкъ (ст. 84 устава), онъ, управляющій министерствомъ внутреннихъ дѣлъ, согласно опредѣленія Святьйшаго Сунода и отзыва военнаго министра, счелъ нужнымъ разъяснить, что такъ какъ возлагае-

мыя, по ст. 90 уст. о воин. пов., на увздныя и городскія присутствія по воинской повинности занятія не имфють отношенія къ обязанностямъ священнаго сана и пастырскаго служенія, то, въ виду сего, священно-церковно-служители не должны быть избираемы въ означенныя присутствія ни членами отъ призывных в участковъ. ни кандидатами къ пимъ. Справка: Въ 1883 году 24 ноября за № 5877 г. сунодальный Оберъ-Прокуроръ предложилъ Святвишему Суноду, что министръ внутреннихъ дълъ проситъ отзыва по возбужденному вятскимъ губернаторомъ вопросу о томъ, могутъ-ли священнослужители быть избираемы земскими собраніями въ увздныя по воинской повинности присутствіх членами отъ призывныхъ участковъ и кандидатами къ этимъ членамъ. Святвишій Сунодъ, при разсмотраніи означеннаго вопроса, приняль въ соображеніе, что возлагаемыя по ст. 90 уст. о воин. пов. изд. 1876 г. на увздныя и городскія присутствія по воинской повинности занятія не имфютъ отношенія къ обязанностямъ священнаго сана и пастырскаго служенія. Вслідствіе сего, по опреділенію 31 октября—25 января— 12 февраля 1884—85 г., Святьйшій Сунодъ предоставиль г. сунодальному Оберъ-Прокурору сообщить министру внутреннихъ дёлъ, что, по мивнію Святвишаго Сунода, священнослужители не должны быть избираемы въ уфздныя по воинской повинности присутствія ни членами отъ призывныхъ участковъ, ни кандидатами къ инмъ, въ виду несоотвътствія занятій этихъ присутствій съ обязанностями священнаго сана. Приказали: О содержаніи вышеизъясненнаго диркулярнаго отношенія управляющаго министерствомъ внутреннихъ дѣлъ, статсъ секретаря Дурново, губернаторамъ по вопросу о томъ, могутъ-ли быть избираемы священно-церковно-служители земскими собраніями на должности членовъ отъ призывныхъ участковъ въ убздныя по воинской повинности присутствія или кандидатами къ таковымъ членамъ и объ оказавшемся по справкѣ нанечатать въ журналѣ "Церковный Въстнивъ", передавъ для сего редакціи упомянутаго журнала выписку изъ настоящаго определенія но принятому порядку.

### Отъ Харьковскаго Комитета Православнаго Миссіонерскаго Общества.

Харьковскій Комитеть Православнаго Миссіонерскаго общества извѣщаеть, что въ составъ суммъ Комитета въ апрѣлѣ мѣсяцѣ сего 1885 года поступило:

Отъ Николая Львовича Львова 3 руб., священника Василія Попова 3 р., отъ протоїерея Максима Лобковскаго 3 р., отъ священ-

никовъ: Михаила Согина 3 руб., Алексен Булгакова 3 р., Өедөра Шишлова 3 р., Николая Жебинева 3 р., Іакова Макухина 3 руб., Григорія Попова 3 р., Стефана Любицкаго 3 р., Симеона Петрова 3 р., Николая Филевскаго 3 р., Алексвя Грекова 3 р., Петра Григоровича 3 р., Іакова Иванова 3 р., отъ престьянина Ивана Левенеца 3 р., отъ священника Василія Капустянскаго 2 р., собрано священ. Николаемъ Касьяновымъ отъ разныхъ липъ 8 р. 47 к., собрано священникомъ Митрофаномъ Иваницкимъ отъ разныхъ лицъ 2 р. 64 к., собрано священникомъ Митрофаномъ Шебатинскимъ отъ разныхъ лицъ 1 р. 8 к., отъ Никиты Ивановича Дергануцкаго 3 р., отъ свищенника Николая Кремповскаго 3 р., отъ Цавла Пелипеца 3 р., собрано священникомъ Николаемъ Кремповскимъ отъ разнихъ лицъ 1 р. 53 к., отъ священника Іоанна Николаевскаго 3 руб., собрано священникомъ Іоанномъ Николаевскимъ отъ разныхъ лицъ 1 руб. Итого въ апреле месяце 1885 года поступило 77 р. 72 к. А всего съ поступившими съ 1 января 1885 г. 2440 руб. 40 коп.

Всѣхъ ревнителей православія, сочувствующихъ св. дѣлу распространенія онаго между язычниками, Комитетъ покорнѣйше проситъ доставлять свои членскіе взносы непосредственно въ Комитетъ при архіерейскомъ домѣ, или вручать своимъ приходскимъ священникамъ.

Въ члены общества могутъ поступать лица всякаго званія, состоянія и пола; отъ члена требуется ежегодный взност не менъе трехъ руб., или-же единовременно не менъе шестидесяти рублей-

### РАЗРЯДНЫЙ СПИСОКЪ

воспитанниковъ Ахтырокаго духовнаго училища, составленный Правленіемъ училища, послів годичныхъ испытаній, бывшихъ въ мав и імнів мізовидахъ 1884—85 учебнаго года и утвержденный Его Преосвященствомъ 1-го Іюля н. г.

#### IV-го власса.

### Удосточны персвода въ 1-й классъ семинаріи:

1-го разряда: 1. Андрей Клементьевь, Дмитрій Матвівевь, Семень Подольскій, Никаноръ Торанскій, 5. Павель Яковлевь. Григорій Ждановь-2-го разряда: Ивант. Лубяной, Алексій Дюковь, Өома Оедоровскій, 10. Григорій Дручевскій. Василій Эннатскій, Павель Владыковь, Василій Ястренскій, Андрей Золотаревь—не удостоень перевода въ семинарію. Оставлены на повторительный курсь въ томъ-же класст:

3-го разряда: 15. Парфеній Оедоровъ—по прошенію отца, Александръ-Поповъ—по бользни.

#### III · го пласса переведены въ IV-й классъ:

1-го разряда: 1. Иванъ Рубнискій, Василій Мухинъ, Николай Бѣлогорскій, Митрофанъ Фесенко—награждены книгами, 5. Михаилъ Могилянскій, Димитрій Прокофьевъ, Константинъ Антоновичъ, Василій Власовъ.

2-го разряда: Павелъ Бочаровъ, 10. Сергви Супіковъ, Василій Петрусенко, Пантелейнонъ Ладенко.

Назначены къ переводу съ передержкой экзамена:

Илатонъ Ведринскій— по ариометикі, Андрей Люминарскій— по географін-3-го разряда: 15. Алексій Покровскій— по греческому языку.

Оставлены въ томъ-же классь на повторительный курсь:

Иванъ Найдовскій, Андрей Трипольскій, Василій Рудинскій, Василій Огинскій, 20. Николай Збукаревъ, Андрей Ладенко, Викторъ Красно-польскій—по малоусп'єшности, Григорій Акимовъ, Григорій Мигулинъ—по болізни.

#### Уволены изъ училища:

25. Василій Федоровскій—по налоуспѣшности, не лишаясь права держать экзаменъ для поступленія къ 4 классъ. Иванъ Любарскій—по прошенію отца.

### II-го класса переведены въ 111-й классъ:

1-го разряда: 1. Николай Красинъ, Алексви Литкевичъ, Иванъ Грищенко—награждены книгами, Сергви Любарскій, 5. Алексви Подольскій, Оедоръ Вергунъ, Стефанъ Вербицкій.

2-го разряда: Илларіонъ Полтавцевъ, Сергъй Могилянскій, 10. Алексъй Грищенко. Василій Станиславскій, Гавріилъ Сукачевъ.

Назначены къ переводу съ передержкой экзамена:

Михаилъ Осдоровскій, Константинъ Поповъ-по ариометикѣ, 15. Михаилъ Людикорминъ. Анатолій Сифсаревскій—по греческому явыку.

3-го разряда: Алексъй Краснокутскій—по Закону Вожію и ариометикъ, Трифилію Оедорову и Андрею Ослорову—предоставлено право держать экзаменъ по всъвъ предметамъ для поступленія въ III классъ.

#### Оставлены въ томъ-же классы:

20. Дмитрій Виноградскій, Кириллъ Васильковскій, Василій Фальченко, Николай Чернявскій, Константинъ Котляровъ—по малоусившности, 25-Иванъ Любицкій, Михаилъ Вербицкій, Иванъ Заводовскій, Константинъ Виноградскій, Димитрій Подольскій—за болізнію.

#### I-го пласса переведены во II-й плассъ.

1-го разряда: 1. Иванъ Панкратьевъ, Андрей Матвъевъ, Николай Загоровскій, Георгій Полтавцевъ, 5. Иванъ Сокальскій, Миханлъ Яковлевъ награждены книгами, Осдоръ Осдоровскій, Владиміръ Леонтовичъ, Василій Шенкъ, 10. Александръ Артюховскій, Александръ Червонецкій, Андрей Веселовскій.

2-го разряда: Стефанъ Ковалевскій, Иванъ Калюжный, 15. Лука Найдовскій, Стефанъ Крыжановскій, Даніялъ Пономаревъ, Антонъ Козлокскій, Анисимъ Семеновъ, 20. Евменій Флоринскій, Димитрій Давидовъ-Петръ Заводовскій, Феофилъ Ястремскій.

#### Назначены къ переводу съ передержкой экзамени:

Николай Давидовъ, 25. Григорій Индутный—письменнаго по русскому наыку, Алексій Москаленко—устнаго по Закону Божію, Семенъ Дикаревъ-Стефанъ Звіревъ—по Закону Божію и русскому наыку, Петръ Рокитянскій—по арвенетикі и письменнаго по русскому наыку.

3-го разряда: 30. Иванъ Збукаревъ, Цетръ Бѣлицкій—по ариометикъ.

#### Оставлены въ томъ-же классъ:

Кариъ Повомирскій, Яковъ Левитскій, Евгеній Проскурниковъ—по малоусившности, 35. Александръ Заграфскій, Александръ Вассаковскій по бользии, Александру Федорову—предоставлено право держать экзаменъ по всыть предметамъ для поступленія во 2-й классь.

### Приготовительнаго класса переведены въ 1-й классъ:

1-го разряда: 1. Алексви Васильковскій, Яковъ Чебановъ, Петръ Капустянскій, Иванъ Хрупинъ—награждены книгами, 5. Александръ Поповъ, Проконій Петрусенко, Николай Бородаевскій, Григорій Ступинцкій, Оедоръ Столяревскій.

2-го разряда: 10. Иванъ Крушедольскій, Стефанъ Вербицкій, Сергви Ястремскій, Николай Люсняковъ, Алексви Геневскій, 15. Павелъ Стефановскій, Николай Поповъ, Иванъ Назаревскій, Федоръ Котляровъ, Венедиктъ Филевскій, 20. Федоръ Алексвенко, Иванъ Федоровъ, Пстръ Должанскій, Петръ Огинскій, Георгій Рубинскій, 25. Николай Стефановскій- Петръ Флоринскій, Сергви Трипольскій, Петръ Попевъ, Михаилъ Волковъ, 30. Василій Поповъ.

#### Назначень къ переводу съ передержкой экзамена:

Григорій Бережный—по русскому языку, Александру Станиславскому предоставлено право послі каникуль держать экзамень по всімь предметамь для поступленія въ 1-й классь.

Оставлены въ томъ-же классы на повторительный курсъ:

3-го разряда: Антоній Николаевскій, Платонъ Фальченко, 35. Николай Гораниъ, Семенъ Сукачевъ, Василій Оедоровъ, Семенъ Полтавцевъ—по малоуспѣшности, Михаилъ Артюховскій, Семенъ Любарскій, Ареоа Федоровскій—по бользии.

Для перезизаменовки Правленіемъ училища назначены 2, 3, и 5 августа, для пріемныхъ-же испытаній—7, 8, 9 и 10 августа сего года.

Въ Ахтырскомъ духовномъ училище для вновь поступающихъ имеются вакансіи въ следующихъ классахъ съ наступающаго 1885/6 учебнаго года: въ 4-мъ классь 23, въ 3-мъ 12, въ 1-мъ 3 и въ приготовительномъ 41 вакансія.

### РАЗРЯДНЫЙ СПИСОКЪ

воспитанниковъ Купянскаго духовнаго училища, составленный Правленіемъ училища, послів годичныхъ экзаменовъ за 1884—85 учебный годъ и утвержденный Его Преосвященствомъ 18-го іюня сего 1885 года.

Ученики 4 класса, окончивше полный курсь ученія. Признанные достойными перевода въ 1-й классь духовной семинаріи, разрядь І-й: 1. Гогинь Михаиль; разрядь 2-й: Макаровскій Гавріиль, Жуковь Даніпль, Павловь Николай, 5. Павловскій Яковь, Анисимовь Олимпь, Косьминь Сергій, Бугуцкій Валентинь, Полтавцевь Петрь, 10. Александровь Өеоктисть, Торанскій Митрофань, Татариновь Василій, Яновскій Николай, Ковалевь Александрь, непризнанные достойными перевода въ 1-й классь духовной семинаріи, разрядь 3-й: Уманцевь Адріань, Чугаевь Сергій— оставляется на повторительный курсь по просьбі матери и Уманцевь Сергій допускается къ экзамену послів вакацій, какъ не державшій экзамена по болізни.

Ученики 3-го класса. Назначаются къ переводу въ 4 классъ, разрядъ 1-й: 1. Васютинъ Іосифъ, Войтовъ Оедоръ, Өаворовъ Василій; разрядъ 2-й: Ооминъ Иванъ, 5. Труфановъ Василій, Флоринскій Николай, Оедоровскій Маркіанъ, Вѣлоусовъ Анатолій, Любарскій Сергій; назначаются къ переводу, если передержатъ экзаменъ 10. Ковалевскій Димитрій—по греческому языку, Обрѣзковъ Георгій по географіи, Щелоковскій Павелъ по ариометикѣ, Жуковъ Тихонъ по русскому языку, Чебановъ Павелъ по латинскому языку, 15. Туранскій Семенъ по географіи, Лисенко Иванъ по русскому языку; разрядъ 3-й: Пантелеймоновъ Николай по ариометикѣ и географіи. Инноковъ Николай по русскому языкамъ, Козлов-

скій Оедоръ по русскому языку и ариемстикъ. Оставляются на повторительный курсъ въ томъ же классѣ по малоуспѣшности: 20 Григоревичъ Сергій, Феневъ Яковъ, Склабинскій Димитрій, Торанскій Николай; по прошенію родителей: Посельскій Маркъ, Санойловъ Владиміръ, 25. Слюсаревъ Семенъ. Увольняются изъ училища: Слюсаревъ Алексѣй—по малоуспѣшности въ теченій 2-хъ лѣтияго пребыванія въ этомъ классѣ; Павловъ Василій по прошенію отца. Исключается изъ списковъ, какъ не состоявшій на мѣстѣ ученія во 2-й половинѣ учебнаго года 29. Петрсвъ Яковъ.

Ученики 2 класса. Назначаются къ переводу въ 3-й рядъ І-й: 1. Васютинъ Гавріилъ съ награжденіемъ книгою, Павель, Котарновскій Александрь, Булгаковь Павель, 5. Гогинь Владиміръ; разрядъ 2-й: Лисенко Семенъ, Шишловъ Павелъ, Григоровичъ Александръ, Обрезковъ Александръ, 10. Поповъ Павелъ, Кувичинскій Александръ, Самойловъ Павелъ, Евфимовъ Федоръ, Войтовъ Николай, 15. Твердохлібовъ Димитрій, Бацмановъ Өедоръ, Грековъ Максимъ; назначаются къ переводу, если передаржать экзамень; Чугаевъ Иванъ, Косьминъ Григорій по арпометик'ь; разрядъ 3-й: 20. Келебердинскій Григорій по ческому и латинскому языкамъ, Сулина Пароеній и Ветуховъ Александръ по греческому и латинскому языкамъ. Сулима Григорій по русскому и латинскому языкамъ, Оедоровъ Митрофанъ по латинскому языку и ариеметикъ, 25. Анисимовъ Михаилъ по греческому и латинскому языкамъ-Оставляются въ томъ же классв на повторительный курсь по малоусившности: Яповскій Василій, Стеллецкій Динитрій, Поповъ Апатолій, Юшковъ Николай, 30. Власовъ Валентинъ и 31. Торанскій Михаилъ.

Ученики 1 класса Назначаются къ переводу во 2-й классъ; разрядъ 1-й: 1. Поповъ Стефанъ, Поповъ Осоктистъ-оба съ награждениемъ книгами, Макаровскій Димитрій, Нивоваровъ Платонъ, Кувичинскій Владиміръ, Христіановскій Иванъ, Драновскій Григорій и Мухинъ Васплій; разрядъ 2-й: Тимоновъ Владиміръ, 10. Ильпискій Евланиій, Самойловъ Михаплъ, Скляровъ Павелъ, Бълоусовъ Александръ, Поповъ Григорій, 15. Феневъ ханль, Сенцовъ Андрей, Булгаковъ Яковъ, Осодоровскій Леонидъ, Грековъ Георгій, 20. Ковалевъ Константинъ, Поповъ Андрей, Софроній, Сулима Максимъ, Самойловъ Александръ. Грабовскій Өедоръ, 25. Шведовъ Пантелеймонъ; назначаются къ переводу, если передержать экзамень: Стефановскій Гаврівль, Поновь Тимофей, Поновь Николай по ариеметикъ, Галкинъ Сергій, 30. Кожуховъ Владиміръ, Рыбчинскій Григорій, Толмачевъ Тимофей по латинскому языку; разрядь 3-й: Даневскій Василій, Власовъ Яковъ, 35. Пономаревъ Владиміръ по латинскому языку и ариеметикъ, Ретуховъ Димитрій, Твердохлъбовъ Александръ русскому и латинскому языкамъ. Оставляются въ томъ же классв на повторительный курсь по малоуспѣшпости: Трегубовъ Петръ, Пантелеймоновъ Тихонъ, 40. Землянскій Тихопъ, Ильяшевъ Хрисанфъ, Оедоровскій Александръ, Чалый Яковъ, 45. Инноковъ Григорій; по прошенію родственниковъ— Косьиннъ Іосяфъ. Допускается къ экзамену послѣ каникулъ, какъ не державній по болѣзни 47. Титовъ Александръ.

Ученики приготовительного класса. Назначаются къ переводу въ классь; разрядь 1-й: 1. Ковалевскій Михаиль, Кибальниковь Яковь, Линицкій Енгеній, Ковалевскій Сененъ, 5. Кошарновскій Владиміръ, Поповъ Викторъ, Меранди Нилъ и Гогинъ Леонидъ; разрядъ 2-n: Сергій, 10. Волкись Миханль, Макухинь Яковь, Поповь Александрь, Мухинь Иванъ, Поповъ Өедоръ, 15. Юшковъ Александръ, Оодоровъ Павелъ, Монсеевъ Николай, Навродскій Петръ, Войтовъ Андрей, 20. Приходьковъ Константинъ, Полницкій Петръ, Соболевъ Оедоръ, Павловъ Илья, назначаются къ переводу, если передержать экзанень, Николаевичь Мигрофань но ариеметикъ, 25. Краснокутскій Викторъ по русскому языку, Анисимовъ Пстръ по русскому языку, Твердохлібовь Александрь по арнеметикі; разрядъ 3-й: Филевскій Иванъ и Яновскій Андрей по ариометикв, 30. Чугаевъ Евгеній по русскому языку, Власовъ Макарій по ариометикъ. Оставляются на повторительный курсь въ томъ же классв по налоусившности: Осминъ Григорій, Поповъ Иванъ, Павловъ Георгій; по прошенію родите-35. Сокальскій Сергій. Увольняются изъ училица: Жуковъ Тимофей—по несостоянію на мёсть ученія въ теченіи целаго года, Щелоковскій Иванъпо несостоянію на м'яст'я ученія болье полугода, Поповъ Николай — по прошенію отца. Допускается къ экзамену послів каникуль, какъ не державшій онаго по бользии 39. Каплуненко Димитрій.

# Внархіальныя навъщення.

- Исаломщикъ Николаевской церкви с. Котельвы, Ахтырскаго увзда діаконъ Іоаннъ Рубинскій утвержденъ штатнымъ діакономъ при той же церкви, а сверхштатный псаломщикъ Алексый Өаворовъ утвержденъ штатнымъ псаломщикомъ при той же церкви.
- Сверхштатный и. д. псаломщика Успенской церкви г. Ахтырки Стефант Яровой утвержденъ штатнымъ исаломщикомъ при той-же церкви.
- Псаломщикъ Успенской церкви сл. Межирича, Лебединскаго увада, Трофимъ Өсдоровский 16 июня н. г. рукоположенъ во діакона и утвержденъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.
- Діаконъ Николаевской церкви сл. Бълки, Ахтырскаго увзда, Игнатій Должанскій утвержденъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.

- Псаломщикъ-діаконъ Архангело-Михайловской церкви сл. Кириковки, Ахтырскаго убзда, *Іоаннъ Волковъ* утвержденъ штатныцъ діакономъ при той-же церкви.
- Діаконъ Сумской Пророко-Ильинской церкви Василій Несторовъ утвержденъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.
- Исаломщикъ Ахтырской Георгіевской церкви Димитрій Ковалевскій умеръ 20 іюня н. г.
- Псаломщикъ-діаконъ Васильевской церкви с. Ястребеннаго Іошинъ Крыжановскій опредвленъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.
- Діаконъ Преображенской церкви слоб. Котельвы, Ахтырскаго увзда, Михаиль Дмитрісвь утвержденъ штатнымъ діакономъ, а сверхштатный п. д. псаломщика той-же церкви Виноградскій штатнымъ псаломщикомъ.
- Исаломщикъ Вълопольской Преображенской церкви Василій Пономаревъ утвержденъ штатнымъ діаконовъ при той-же церкви, а сверхштатный исаломщикъ Алексьй Бупковъ штатнымъ псаломщикомъ.
- Діаконъ Покровской церкви с. Пажни, Ахтырскаго увзда, *Висилій* Ходскій утвержденъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.
- Діаконъ Преображенской церкви сл. Юнаковки, Сумскаго уйзда. Николай Шишкинг утвержденъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.
- Псаломщикъ діаконъ Петро-Павловской церкви г. Бѣлополья, Сумскаго уѣзда, Димитрій Кохановскій утвержденъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.
- Псаловщикъ-діаконъ церкви с. Хотвин, Сумскаго укзда, Митрофанг Люминарскій опредъленъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.
- Діаконъ-псаломщикъ Рождество-Богородичной церкви, Сумскаго увзда Илія Виноградскій утвержденъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.
- Псаломщикъ Покровской церкви слоб. Ворожбы, Сумскаго увзда, Константинъ Дахнъвскій перемъщенъ къ Успенской церкви слоб. Климовки, того-же увзда, а на его мъсто псаломщикомъ Покровской церкви слоб. Ворожбы, Сумскаго увзда, опредъленъ священническій сынъ Іосифъ Поздняковъ.
- Опредълены на праздныя мъста: на священивческое къ Іоанно-Предтечіевской церкви сл. Мъловатки, Купянскаго увзда, священникъ сл. Рублевки, Богодуховскаго увзда, *Іаковъ Филевскій*.
- На псаломщика къ Архангело-Михайловской церкви, сл. Вабаевъ, Харьковскаго увзда, народный учитель Василій Брийловскій.
- На псаломщика къ Рождество-Богородичной церкви, села Удъ, Харьковскаго увзда, потомственный почетный гражданииъ Константинъ Михийловскій.
  - Перемъщенъ исаломщикъ Успенской церкви, с. Рогозянки, Але-

ксандръ Власовскій къ Покровской церкви с. Ольшаной, Харьковскаго убзда.

— Рукоположенъ во діакона къ Николаевской церкви с. Ольшаной псалонщикъ сей же церкви  $\Theta eodopv$  B.aeosckiii.

Утверждены штатными діаконами:

- Къ Николаевской церкви, н. Терновъ, Купянскаго увзда, Василій Паревскій.
- Къ Митрофаніевской церкви м. Куземовки, Купянскаго увзда, Поликарнъ Келебердинскій.
- Къ Успенской церкви с. Двурѣчной, Купянскаго уѣзда, Михаилъ. Лукашевъ.
- Къ Архангело Михайловской церкви с. Казачьей Лопани Александръ Мартыновъ и къ сей же церкви штатнымъ псаломщикомъ сверхптатный — Андрей Пономаревъ.
- Уволенъ за штатъ по болъзни священникъ с. Мъловатки, Купянскаго увзда Димитрій Кувичинскійсь запрещеніемъ священнослуженія.
- Къ Александро-Невской церкви с. Тополей штатнымъ пзаломщикомъ сверхштатный Захарій Феневъ; къ сей же церкви штатнымъ діакономъ Іоаннъ Васильковскій.
- Исалонщикъ-діаконъ Николаевской церкви слободы Цареборисовой, Изюнскаго увзда, Іоаннъ Слюсиревъ по старости лётъ и бользненному состоянію уволенъ за штатъ.
- Псаломщикъ Крестовоздвиженской церкви г. Изюма, Кодратъ Мухинъ перемъщенъ на праздное псаломщицкое мъсто къ Вознесенской церкви пригородней, города Изюма, слободы Песокъ.
- Діаконъ-исаломинкъ Преображенской церкви слободы Вылбасовки, Изюмскаго уйзда, Алексый Компяревскій утвержденъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.
- Исаломинкъ-діаконъ Покровской церкви села Куньяго, Изюмскаго увзда, Исвель Никулищевъ опредъленъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.
- Псаловщикъ-діаковъ Архидіаконо-Стефавовской церкви села Вѣлянскаго, Изюмскаго уѣзда, Василій Наумовъ утвержденъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.
- Исаломщикъ-діаконъ Іосифо-Обручницкой церкви слободы Мечебиловой, Изюмскаго уйзда, *Николай Кипріанов*г утвержденъ штатнымъ діакономъ при той-же церкви.
- Исаломщикъ Изюмскаго Преображенскаго собора Іосифъ Любарскій опредъленъ на штатное діаконское м'єсто къ Петро-Павловской церкви слободы Лимана, Изюмскаго увзда.
  - -- Сверхштатный псаломщикъ Старобъльскаго собора Александръ

Корнильсвы 6 іюля с. г. утверждень штатнымь псалонщикомь при семь же соборъ.

- Сынъ псаломщика Петръ Богуцкій 6 іюля п. г. допущенъ къ исправленію должности псаломщика при Николаевской ц. сл. Воровеньки, Старобъльского увзда.
- Штатное діаконское м'єсто при Вознесенской церкви сл. Ново-Боровой, Староб'єльскаго у'єзда, состоить празднымъ.
- Діаконъ Покровской церкви, сл. Рубленой, Волчанскаго увзда, Сумеонг Булгаковг 27 іюпя н. г. утверждень штатнымъ діакономъ.
- Псаломщикъ Георгіевской перкви, сл Ольховатки, Волчанскаго утвада, Василій Аксененковъ утвержденъ штатнымъ діакономъ Сошественской церкви сл. Хатней, того-же утвада.
- Діаконъ Казанско-Богородичной церкви сл. Волчанскихъ Хуторовъ, Стефанъ Евоимовъ утвержденъ 27 іюня н. г. штатнымъ діакономъ тойже церкви.
- Діаконъ Успенской церкви сл. Завода, Волчанскаго увзда, Афанасій Толмачсво утвержденъ штатнымъ діакономъ той-же церкви.
- Потомственный почетный гражданинъ Иванъ Кирилловичъ Велитиенковъ утвержденъ 19 іюня церковнымъ старостою къ Воскресенской церкви
  города Харькова на первое трехлѣтіе. Харьковскій купецъ Антоній Ивановичъ Бъленькій утвержденъ церковнымъ старостою къ Архангело-Михайловской церкви г. Харькова на второе трехлѣтіе. Утвержденъ въ должности
  старосты Тронцкой церкви с. Аннинскаго, Сумскаго уѣзда, Александръ
  Абрамовъ. Крестьянинъ Василій Лучаниновъ утвержденъ въ должности
  церковнаго старосты Косьмо-Даміановской церкви с. Люджи, Ахтырскаго
  уѣзда. Церковнымъ старостамъ церквей Изюмскаго уѣзда: Варваровской, с.
  Капитольскаго, крестьянину Хрисанфу Бондаренко и Покровской, села
  Чепеля, крестьянину Михаилу Варванскому дозволено носить пожизненно
  кафтанъ, присвоенный должности церковныхъ старостъ.

### Рапортъ экзаменаціонной по церковному птнію коммиссім.

Экзаменаціонная коммиссія,—въ составъ предсъдателя оной протоіерея гор. Харькова Крестовоздвиженской церкви А. Щелкунова и членовъ: регента архіерейскаго хора А. Ведринскаго, іеромонаха Покровскаго монастыря Романа и діакона Кафедральнаго собора Г. Виноградова,—на собраніи по случаю производства испытанія въ простомъ унисонномъ и нотно-обиходномъ церковномъ пъніи, журналомъ отъ 9 мая сего 1885 года за № 8-мъ, постановила, между прочимъ, для лицъ, желающихъ изучать церковное пъніе

нъ устроенныхъ для сего при архіерейскомъ хорѣ классахъ, съ цѣлію получить установленныя свидѣтельства на право преподаванія церковнаго пѣнія въ церковно-приходскихъ школахъ,—слѣдующія правила:

- а) Въ виду того, что многіе изъ обучающихся церковному пънію являются на экзаменъ недостаточно для сего подготовленными и при томъ по нъскольку разъ какъ бы надъясь, что авосьлибо ихъ недостатки пройдутъ при испытаніи незаміченными, -- и такимъ образомъ обременяютъ только лишнимъ трудомъ экзаменаторовъ и своею самонадъянностію возмущаютъ гг. преподавателей, экзаменаціонная коммиссія постановила:
- 1. Чтобы на будущее время (съ 1-го сентября сего 1885 г.) предъ каждымъ испытаніемъ заблаговременно гг. преподаватели представляли списокъ техъ лицъ, кои по ихъ убъжденію достаточно подготовились къ экзамену.
- 2. Чтобы всякій бывшій два раза на испытаніи и оба раза отквиавшій неудовлетворительно, въ третій разъ уже не допускался бы до экзамена, какъ неспособный.
- б) Такъ какъ при испытаніяхъ не разъ было замѣчено, что экзаменующієся плохо читають— иногда самыя общеизвѣстныя церковныя пѣснопѣнія (напримѣръ ирмосы пасхальнаго канона), что свидѣтельствуетъ объ ихъ совершенной неподготовкѣ къ церковному богослуженію, —то экзаменаціонная коммиссія считаетъ необходимо нужнымъ представить на благоусмотрѣніе Его Преосвященства—не благоугодно-ли будетъ приказать всѣмъ обучающимся въ классахъ пѣнія:
- 1) Обязательно за все время обученія чатать и пъть на клирось, а равно изучать церковный уставь и порядокь церковных в
  богослуженій—въ Покровскомъ монастырь, что для молодыхъ людей, въ особенности не бывшихъ еще въ церковныхъ должностяхъ
  и потому мало знающихъ, или вовсе не знающихъ церковный уставъ,—послужитъ практической школой для изученія онаго, и 2) въ
  виду сего установить для таковыхъ лицъ болье продолжительный
  срокъ обученія въ классахъ ньнія—примърно 1 годъ.

На семъ журналѣ послѣдовала резолюція Его Преосвященства таковал: "мая 24, утверждается. Благодарю коммиссію за усердіе къдѣлу. Правила здѣсь изложенныя опубликовать по епархіи чрезъ "Епархіальный Листокъ" и привести въ исполненіе. О чемъ поручаю коммиссіи сообщить консисторіи".

Во исполнение сей резолюции Его Преосвященства, экзаменаціон-

ная коммиссія и имбеть честь сообщить духовной консисторіи вышейзложенныя правила для надлежащаго съ ен стороны распориженія. Іюня 18 дня 1885 года. Подлинное подписали: председатель экзаменаціонной коммиссій, протоіерей Андрей Щелкуновъ, члены: А. Ведринскій, ієромонахъ Романъ, діаконъ Григорій Виноградовъ.

### ОТЗЫВЪ

о катихизическихъ поученіяхъ священника Сумской Пророко-Ильинской церкви, Андрея Ставровскаго.

По распоряженію епархіальнаго пачальства, на разсмотрѣніи у о. Никандра Оникевича были поученія священника Ставровскаго за 1883 и 1884 годы; за первый годъ представлено 23 поученія, а за второй 20. Въ поученіяхъ этихъ, по отзыву о. Оникевича, проповѣдникъ, послѣ изложенія нѣкоторыхъ предварительныхъ свѣдѣній (по программѣ введенія въ пространный катихизисъ митрополита Филарета), занимается изъясненіемъ Сумвола Вѣры и доводить эти изъясненія до 4-го члена.

Уже самое число поученій (43) говорить въ пользу священника Ставровскаго, свидѣтельствуя о ревности его къ церковному учительству и большомъ трудолюбіи; но еще больше заслуживаетъ одобренія планъ, содержаніе и изложеніе его поученій.

Священникъ Ставровскій не довольствуется однимъ только сиизъяспеніемъ высокихъ стематическимъ логматическихъ истинъ, заключающихся въ первыхъ трехъ членахъ Сумвола Вфры, но часто перемежаетъ ихъ то соотвътственными разсказами изъ священной исторіи, то объясненіемъ молитвъ и богослуженія, то нравоучительными беседами по поводу разныхъ выдающихся недостатковъ въ нравственной жизни своихъ слушателей. Такъ, после изложенія предварительныхъ катихизическихъ понятій о необходимости въры въ Бога, о Божественномъ Откровсніи, о Свящ. Преданіи и Свящ. Писаніи; о чтеніи Свящ. Писанія (поуч. 1-6),поучение вопросу о чтеніи проповедникъ посвящаетъ отдельное книгъ вообще; послъ изложенія догматическаго ученія о единствъ Вожіемъ и троичности лицъ въ Вогв, въ следующемъ поученіи (10-мъ) объясняются начальныя молитвы Пресв. Троицъ; послъ изложенія православнаго ученія о добрыхъ апгелахъ, въ слёдующемъ поученіи говорится о праздникахъ въ честь св. Ангеловъ; послъ ученія о Промыслъ Божіемъ, три поученія (20, 21 и 22)

посвящены разъясненію того-же общаго вопроса и рішенію вытекающихъ изъ него частныхъ вопросовъ (о значении въ человъческой жизни бользней и другихъ бъдствій, о нагубномъ вліяніи бочеловъка) примфрами изъ жизни свягатства на правственность тыхъ; после разсказа о грехопадении прародителей, проповедникъ въ четырехъ поученіяхъ (24, 25, 26 и 27) предлагаетъ слушателямъ очеркъ состоянія рода человіческаго послі гріхопаденія и приготовленія Богомъ людей къ принятію Искупители; въ объясненін 3-го члена Сумвола Вёры, после изложенія главнейшихъ событій изъ жизни Божіей Матери, въ двухъ поученіяхъ говорится о прославленіи православною Церковію Божіей Матери и объясняются молитвы: "Богородице Дфво, радуйся" и "Достойно есть", съ сообщеніемъ благочестиваго преданія о происхожденіи послёдней молитвы; посл'в подробнаго разсказа о Рождеств'в Христовомъ, следують два поученія: о приготовленіи Церковію верующихъ къ празднику Рождества Христова и о церковномъ празднованіи этого дня и о некоторых нехристіанских обычаяхь, которые замечены проповъдникомъ въ провождении Рождественскихъ его паствою; после разсказа о Сретеніи Господнемъ и дальнейшей жизпи Спасителя до Крещенія, въ двухъ поученіяхъ (42 и 43) говерится о рожденіи св. Іоанна Предтечи, его жизни и пропов'єди. Такой планъ катихизическихъ поученій священника Ставровскаго, съ одной стороны, много оживляеть догматическое ихъ содержаніе, а съ другой, способствуєть болье правильному пониманію и сильнъйшему запечатльнію въ умахъ и сердцахъ его слутателей вводимыхъ имъ, если можно такъ выразиться, постороннихъ катихизическому ученію истинь.

Содержаніе поученій священника Ставровскаго весьма богато и назидательно. Обстоятельно излагая и основательно разъясняя ту или другую истину Въры, проповъдникъ приводитъ весьма много выдержекъ изъ Свящ. Писанія, твореній Св. Отцевъ и изъ житій святихъ и пользуется всякимъ случаемъ преподать своимъ слушателямъ назидательный нравственный урокъ.

Изложеніе поученій священника Ставровскаго очень хорошее, языкъ у него вполит соотвътствующій по тону церковной канедрті правильный, точный и по большей части вполит доступный для его городскихъ слушателей.

Къ недостаткамъ поученій священника Ставровскаго слѣдуетъ отнести слишкомъ большой объемъ нѣкоторыхъ изъ нихъ (7—8 и болѣе четвертокъ листа) и довольно отвлеченное и едва-ли понят-

ное для его слушателей изложение первыхъ пяти поучений, произшедшее, кажется, оттого, что проповъдникъ желалъ передать своимъ слушателямъ все, содержащееся во введении въ катихизисъ Филарета и часто дълаетъ оттуда буквальныя выдержки. Но эти недостатки нисколько не затемняютъ крупныхъ, указанныхъ выше, достоинствъ поучений священника Ставровскаго и не препятствуютъ признать ихъ трудомъ достойнымъ одобрения.

#### Объявленіе духовенству Купянскаго училищнаго округа.

Правленіе Купянскаго духовнаго училища журналомъ отъ 20-го іюня настоящаго года, утвержденнымъ Его Преосвященствомъ 27-го того-же іюня, постановило ввести для учениковъ Купянскаго духовнаго училища, съ предстоящаго 1885/6 учебнаго года, слъдующую однообразную одежду:

- 1. а) Будничную: блузу, брюки и жилеть изъ темно-съраго малескину или черкасину, двъ пары, и къ нимъ кожаный черный поясъ; б) праздничную: сюртукъ, брюки и жилеть изъ черной шерстяной матеріи, болъе-же достаточные изъ учениковъ могутъ имъть праздничную пару платья и изъ чернаго сукна; в) для холоднаго времени года—теплое пальто изъ чернаго драпу или изъ бобрику, для менъе состоятельныхъ учениковъ, на ватъ или па мъху; г) фуражку изъ чернаго сукна съ чернымъ плисовымъ околышемъ, для зимы такую-же фуражку на ватъ; д) кромъ этого, поставить въ обязанность родителямъ и родственникамъ учениковъ снабжать ихъ двумя пелковыми черными галстухами, достаточнымъ количествомъ бълья (не менъе 4-хъ паръ, 3-хъ паръ носковъ или портянокъ, 4-хъ бълыхъ носовыхъ платковъ и 2-хъ холщевыхъ наволокъ на каждую головную подушку), а также и обуви, не менъе 3-хъ паръ выростковыхъ сапоговъ.
- 2. Воспретить воспитанникамъ училища ношеніе малороссійскихъ сорочекъ съ разноцвѣтнымъ шитьемъ, тулуповъ, шапокъ и сапоговъ съ длинными голенищами (такъ называемыхъ ботфортовъ или охотничьихъ сапоговъ).

Объявляя о семъ, Правленіе Купянскаго духовнаго училища покорнѣйше просить родителей и опекуновъ, при заготовленіи платья для учениковъ Купянскаго училища, какъ во время настоящихъ каникулъ, такъ и на будущее время руководствоваться вышеизложеннымъ постановленіемъ училищнаго Правленія. Предметы занятій очереднаго Ахтырскаго училищнаго сътзда духовенства, имтющаго быть 3-го сентября 1885 года.

- 1. Разсмотрвніе сметы прихода и расхода суммъ по седержанію училища въ 1886 году, поверка венчиковыхъ ведомостей за 1884 годъ и разсмотреніе экономическихъ отчетовъ училища съ журналами ревизіоннаго комитета за 1883 и 1884 годы.
- 2. Избраніе членовъ Правленія отъ духовенства на слідующее трехлітіе и членовъ ревизіоннаго комитета для повірки экономическаго отчета училища за 1885 и 1886 годы.
- 3. Сужденіе объ увеличеніи жалованья училищному врачу и эконому, назначеніе пособія помощнику смотрителя и особаго вознагражденія ділопрвизведителю правленія и объ изысканіи единовременныхъ средствъ на оконировку вновь поступающихъ казеннокоштныхъ учениковъ бъльемъ, суконными сюртуками, платками и галстуками, въ видахъ снабженія означенныхъ учениковъ, больпею частію сиротъ и дітей бідныхъ родителей, приличною одеждою съ пачала каждаго учебнаго, а не экономическаго года, на который ассигнуются тенерь необходимыя для того средства.
- 4. Обсужденіе предположеній Правленія къ своевременному взносу платы за обученіе въ училищѣ воспитанниковъ не духовнаго сословія и разсмотрѣніе предложенія Правленія о предоставленіи ему права уменьшать или совсѣмъ освобождать нѣкоторыхъ изъ нихъ отъ упомянутой платы по вниманію къ ихъ хорошимъ успѣхамъ и благоправію и несостоятельности ихъ родителей.
- 5. Докладъ Правленія о ссуд'я тридцати тысячъ рублей на постройку училища изъ хозяйственнаго управленія при Св. Сунод'я и объ уплат'я таковой прежде положенными годичными взносами отъ церквей съ 1887 года.
  - о. Текущія діла, подлежащія обсужденію събада.

### Отъ Правленія Купянскаго духовнаго училища.

Правленіе Купянскаго духовнаго училища извѣщаетъ, что передержи экзаменовъ назначены въ семъ училищъ на 2-е и 3-е бущаго августа, пріемныя испытанія въ приготовительный классъ на 5-е, а въ прочіе классы на 7-е августа. Вакансій въ 1-мъ и 2-мъ классахъ нѣтъ; въ 4-мъ—18, въ 3-мъ—8 и въ приготовительномъ 45.

### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ

Содержаніе: Закладка часовни въ Харьковь нъ память въ Бозь почившаго Государя Императора Александра II. — Несостоявшееся пилигримство въ Велеградъ. - Сближеніе славань. — Фанатизмъ враговъ славанства. — Харьковскій Технологическій институть. — Двъ церковно-приходскій школы Харьковской епархій. Результаты учебнаго года въ С.-Петербургской и Московской духовныхъ академіяхъ. — Успъхи православной миссіи. — Предстоящіе събоды архинастырей въ Казани и Иркутскъ. — 25 явтній юбилей митрополита Испдора. — О. Наумовнчъ. — Пожертвованія — Отчетъ комитета по сооруженію православнаго храма у подножія Балканъ. — Православное пресв. Богородицы братство Грузинскаго экзархата. — Впъ-классныя чтенія о римскомъ католичествъ. — Забога духовенства о народномъ просвъщеніи. — Тиражъ 1-го впутренняго займа, произведенный 1 іюля въ С.-Петербургъ.

День 30 іюня ознаменованъ былъ въ Харьковъ совершеніемъ закладки часовни, воздвигаемой на средства Харьковскаго купечества и мѣщанъ въ Сергіевскомъ скверѣ, въ память въ Бозѣ почившаго Государя Императора Александра II-го. Божественную литургію въ этотъ день, за болѣзнію Преосвященнаго Амвросія, епископа Харьковскаго, совершалъ въ Успенскомъ соборѣ Преосвященный Геннадій, епископъ Сумскій, викарій Харьковскій, въ сослуженіи соборнаго духовенства. За богослуженіемъ о. протоіерей Т. Павловъ произнесъ слѣдующее назидательное слово, посвященное разъясненію значенія воздвигаемаго памягника:

"Если наща православная Россія совершила уже почти тысячельтній періодь своей исторической жизни; если она, изъ народа, раздробленнаго на многія части, не связанныя единствомъ общей жизни, а часто и однѣ другой враждебныя,—сплотилась въ единый, великій и могущественный народъ; если этотъ народъ вынесъ на своихъ могучихъ плечахъ много горя и—пережилъ его, много нуждъ и бѣдъ и—побѣдилъ ихъ, —то мы имѣемъ полное основаніе заключать, что въ духовной жизни нашего государства и народа таятся и живутъ великія духовныя силы, которыя и проявляются въ его исторической жизни, когда нужно, чтобы эти силы пробудились для дальнѣйшаго мирнаго развитія жизни, или когда необходимо спасать эту жизнь путемъ напряженной ихъ дѣятельности противъ всего враждебнаго этой жизни.

"Исторія нашего народа есть исторія больше народныхъ силъ или въ народныхъ массахъ, или въ отдёльныхъ великихъ личностяхъ, въ которыхъ, какъ въ своихъ центрахъ, сосредогочивались и выражались народныя духовныя силы.

"Если каждое новое покольніе народа есть живая вътвь на стволь могучаго, тысячельтняго дерева; если каждый члень и каждая отдёльная личность въ народе есть малый отростокъ этой ветви, то и каждая вътвь, и каждый ея отростокъ, и каждый листокъ должны питаться соками могучаго ствола, которые онъ черпаетъ изъ тысячельтнихъ корней, глубоко скрытыхъ въ земль и широко въ ней раскинувшихся. Вътвь, которая перестанетъ питаться соками древеснаго ствола, васохнетъ и отпадетъ; самое колоссальное дерево, когда перестанетъ черпать жизненные соки изъ скрытыхъ въ глубинъ земли корней, - неизбъжно должно рухнуть и истлъть. Нельзя безнаказанно разрывать живой связи, которая должна быть между настоящимъ народа и его прошедшимъ. Забывать прошлое своего народа, терять изъ памяти то. чемъ онъ жилъ, что было для него дорого, за что онъ приносилъ въ жертву и свои силы, и свою жизнь, за что онъ боролся и какъ умъль бороться и побъждать все, что было враждебно для его жизни и его лучшихъ благъ,--забывать все это, -- значить отрекаться отъ исторической зрълой и кръпкой народной жизни, чтобы начинать жить снова, впадать въ дътство, со всъми признаками дътства-безсиліемъ и неразуміемъ-

"Напротивъ, когда каждое новое покольніе народа, изучая минувшую жизнь прошлыхъ покольній, вносить въ духовную народную жизнь только высокое, чистое, святое, согласное съ темъ, чемъ жиль народь въ минувшіе віка, - тогда успішніве совершается рость народной жизни и тогда онъ идеть правильнее. Тогда каждое покольніе, унаслыдовавь то, что лучшаго и дорогаго оставила ему прошлая жизнь народа, является разумнымъ сыномъ, работникомъ, который къ богатому отцовскому наследству прибавляетъ свое трудовое добро. А для этого необходимо разумное, внимательное отношение въ прошлой жизни народа; необходимо изучение исторіи народа въ письменныхь, художественныхь и религіозно-ис. торическихъ памятникахъ. И чёмъ полнее, содержательпее и богаче будуть эти историческіе памятники, тімь больше они будуть привлекать внимание поздивинихъ поколений къ жизни и судьбъ минувшихъ, тъмъ больше настоящее будетъ вразумляться и вдохновляться темъ, что было высокаго и разумнаго въ прошломъ. Народы, достигніе высокой степени образованія, гражданственности и политическаго могущества, внимательно изучають свое прошлое по историческимъ памятникамъ и стараются сохранить его въ памяти народной письменными историческими работами и сооруженіемъ художественныхъ памятниковъ на мѣстѣ великихъ рическихъ событій или въ многолюдевищихъ и населеннёйщихъ центрахъ.

"Нашъ русскій православный народъ погже другихъ народовъ началъ жить историческою жизнію, и онъ не имбеть богатыхъ по содержанію и разнообразныхъ по формѣ письменныхъ и ственныхъ памятниковъ. Но и тв памятники, которые онъ имветъ, отличаются высокимъ религіознымъ христіанскимъ характеромъ: въ нихъ выразился народный духъ, народная въра въ Бога, спасавшаго народъ въ годины бъдствій и даровавшаго ему силы выходить съ торжествомъ изъ борьбы съ враждебными народами востока и запада. Замъчательно въ исторической судьбъ нашего народа то, что онъ часто въ одно и то-же время имелъ много враговъ, но почти никогда не имълъ союзниковъ. Поэтому народъ укрънлялся въ той живой въръ, что Господь есть единый его вождь и избавитель отъ бъдъ, а Матерь Божія есть заступница народа и его покровъ отъ бъдъ и напастей. Эту въру выражали народные лътописцы въ своихъ бытописаніяхъ; эту въру выразили и оставили намъ наши предки въ своихъ молитвенныхъ памятникахъ, сооруженныхъ въ память великихъ и славныхъ дълъ, совершен-Божіею и заступленіемъ Божіей Матери или ныхъ съ помощью св. угодниковъ.

"Когда какое-либо бъдствіе поражало нашихъ предковъ и они видъли въ немъ праведное наказаніе Божіе за свои гръхи и постомъ, и молитвою, и покаяніемъ старались отвратить Вожій и спасались, -то, вдохновленные гнѣвъ чувствомъ въры и благодарности за спасеніе, они тысячами рукъ, какъ одинъ человъкъ, на заръ дня принимались за работу сооруженія храма Спасителю или Его угоднику и къ вечеру-же храмъ быль готовъ: въ немъ уже совершалось благодарственное Богу, радостное и торжественное богослуженіе; жарко горыли свычи воска яраго, а еще ярче горбли сердца молящихся Богу людей. Такъ воздвигались въ единъ день церкви Спаса Обыденнаго и св. Николая и Иліи Обыденнаго. А когда нужно было увъковъчить въ памяти народной такія событія, которыя им'вли благотворное и спасительное вліяніе на судьбы всего народа и въ которыхъ народъ ясно видълъ спасающую его десницу Божію, -- онъ воздвигаль въковъчные памятники, которые должны будуть цълымь покольніямь и выкамь говорить о тяготы быдствій, испытанныхь народомъ, о жертвахъ, принесенныхъ въ борьбе съ ними, и о славномъ, Богомъ дарованномъ, торжествъ надъ ними. Въ своей минувшей жизни Россія выдержала дв'в великія борьбы: съ азіатскими народами востока и съ европейскими запада. И она воздвигла два всликіе памятника, достойные тяжелой и продолжительной борьбы и величают торжества: это два славныхъ и величественнихъ храма въ первопрестольной столицѣ Москвѣ—храмъ Покрова Божіей Матери или Василія Блаженнаго, подобный которому едва-ли мы найдемъ другой въ христіанскомъ мірѣ, и—величественный и благосвѣтлый храмъ Хр. Спасителя, достойный выразитель высокихъ чувствъ вѣры и любви къ Царю и Отечеству, которыми проникнутъ былъ весь народъ въ ту великую и трудную эпоху 1812 г., когда вся Еврона внесла оружіе въ Россію и сердце ея—Москву.

"Много на св. Руси разстяно религіозныхъ памятниковъ, которые, не отличаясь великолтніемъ и колоссальностью, говорятъ о св. чувствъ въры ихъ строителей и служатъ для поддержанія и сохраненія въ душт потомковъ св. чувства втры въ Бога, преданности Царю и любви къ Отечеству. Ихъ поставетъ втрующій народъ православный, въ нихъ овъ зажигаетъ свою свъчу предъ св. ликами и возсылаетъ къ Богу свою непрестанную молитву предълампадой неугасающей.

"Возблагодаримъ Бога за то, что Онъ въ наши дни упадка въры сохраниль въ душв и сердцв нашего народа эти св. чувства. въ наше время воздвигаются и украшаются храмы Божіи, - эти лучшіе памятники лучшихъ силъ віврующаго народнаго духа; и въ наше время, даже болве чвмъ когда-либо, воздвигаются молитвенные памятники во славу Божію, въ честь и память Царя, благодътеля и освободителя, великаго и славнаго Царя-мученика. Исторія его дарствованія будеть представлять самыя свътаця, самыя отрадныя и лучшія страницы исторіи нашего народа. И если величіе царей должно изм'врять величіемъ благъ, внесенныхъ ими жизнь народовъ, имъ подвластныхъ, -- то мы не погръщимъ, если скажемъ, что покойный Государь Императоръ принадлежитъ къ числу величайшихъ государей и что подобныхъ ему по дъламъ любви и по благодъяніямъ своему и другимъ единонравнымъ единовърнымъ намъ народамъ не представляетъ исторія нашего и другихъ народовъ древняго и новаго міра.

"Честь предъ людьми и слава предъ Богомъ торговому сословію нашего города, которое силу своихъ добрыхъ чувствъ, христіанскихъ и върноподданническихъ, пожелало выразить и упрочить сооруженіемъ молитвеннаго памятника во славу и въ память великаго Царя-благодътеля, дарованнаго Богомъ народу. Этотъ памятникъ будетъ говорить намъ и нашимъ потомкамъ о любви милосердаго Господа, пославшаго намъ великаго Царя-освободителя,

о любви Царя къ народу и о его правдѣ, а также о великой и страшной неправдѣ къ пему сыновъ погибельныхъ, дерзновенно и всуе возстававшихъ на попраніе власти, Богомъ установленной.

"Помолимся, чтобы Самъ Господь, строитель и создатель всяческихъ, положилъ твердое и незыблемое основаніе предполагаемаго памятника народной преданности Богу и любви къ Царю; чтобы этотъ памятникъ стоялъ въ молитвенное назиданіе грядущимъ вѣкамъ, а тѣ св. чувства, которыя вдохновляютъ строителей, не умирали въ народѣ русскомъ, пока онъ будетъ жить на землѣ и пока будетъ стоять земля Русская!"

По совершеніи литургіи, изъ Успенскаго собора поднять быль крестный ходъ на Сергіевскую площадь, къ м'єсту закладки часовни. На мъстъ сооруженія часовни къ 30 іюня уже быль выведенъ фундаментъ часовни на два аршина выше поверхности земли; надъ фундаментомъ устроенъ былъ красивый полотияный павильонъ, украшенный флагами; на деревянномъ помость разостланы коверъ и красное сукно. По прибытіи крестнаго хода на мъсто закладки часовни, Его Преосвященствомъ было отслужено молебствіе съ водосвятіемъ, причемъ півлъ хоръ архіерейскихъ півнихъ, окроплена была св. водою м'вднал доска, положенная въ фундаментъ зданія часовни въ свинцовомъ лицикф; на доскв выгравирована следующая надпись: "30 іюня 1885 года заложена часовня, сооружаемая средствами купеческаго и мъщанскаго обществъ города Харькова и доброхотныхъ жертвователей въ память о въ Бозв почившемъ Государъ Императоръ Александръ Николаевичъ въ царствование Государя Императора Александра Александровича. Закладка совершена при епископ'в Харьковскомъ и Ахтырскомъ Амвросіи, при начальникъ губерніи, баровъ А. А. Искуль, городскомъ головь И. О. Фесепко и строительномъ комитеть: предсъдатель Н. А. Жевержеевъ, члены С. М. Акименко, А. М. Кузнецовъ, П. М. Акименко, В. И. Ламъховъ, И. Ф. Силинъ, В. И. Горбуновъ, И. С. Ивановъ, В. И. Семененко, архитекторъ Б. С. Покровскій". Затімь, Преосвищенный Геннадій, г. начальникь губерніи, городской голова и члены строительнаго комитега положили по камню въ 8 угловъ фундамента часовни, причемъ хоръ пъвчихъ исполниль духовный концерть. На закладкв, кромв г. губернатора, г. головы и членовъ строительнаго комитета, присутствовало много представителей городскаго и земскаго управленія и многочисленное стеченіе народа.

По окончаніи закладки, членами строительнаго комитета пред-

ложены были присутствовавшимъ чай и закуска, которые были сервированы въ находящемся по близости помъщении Харьковскаго общества взаимнаго страхованія отъ отня. Радушно предложенный завтракъ закончился тостами, изъ которыхъ первый, встръченный громкимъ "ура", былъ провозглашенъ г. начальникомъ губерніи за здоровье Государя Императора. Председатель строительнаго комитета Н. А. Жевержеевъ предложилъ тостъ, принятый присутствующими чрезвычайно сердечно, "за здоровье добръйшаго, глубокоуважаемаго г. начальника губерній, барона А. А. Искуль". Г. начальникъ губерніи, благодаря за ласковый и теплый привътъ, сказалъ нъсколько словъ о значении сооружаемой часовни и о великомъ историческомъ значеніи царствованія Императора Алексанцра Николлевича, освободившаго крестьянъ, вызвавшаго къ жизни земство, новые суды и расширившаго городское самоуправление съ цълью призвать представителей общества къ служению на пользу дорогой намъ всемъ Россіи. Свою речь баронъ А. А. Искуль закончилъ тостомъ за здоровье всъхъ присутствующихъ и въ особенности глав. наго ихъ выборнаго представителя, городскаго головы, И. О. Фесенко, пожелавъ имъ обнаруживать въ Харьковъ горячую признательность въ Возв почившему Государю и созидательную силу русскаго народа не только постройкою каменной часовни, но и дальживымъ созиданіемъ того благоустройства и благоденнайшимъ ствін, которое имвла въ виду преобразовательная работа минувшаго царстворанія, старавшаяся устраненіемъ преграды отжившихъ порядковъ установить для такого созиданія возможно большій просторъ. Последній тость за здоровье г.г. членовъ строительнаго комитета провозгласиль г. городской голова, пожелавшій строителямь также быстро закончить сооружение памятника-часовни, какъ они начали его.

Дъйствительно, работы по возведению часовни ведутся очень быстро и великольнное здание будеть окончено до наступления осени-

— Пилигримство славинъ-католиковъ въ Велеградъ, назначенное было на 5 іюля н. ст., какъ извѣстно, не состоялось, но не оставлено совершенно, а только отложено до болѣе благопріятнаго времени. Поводомъ къ запрещенію этого паломничества со стороны властей послужили, по объявленію намѣстничества, господствующія по сосъдству съ Велеградомъ эпидемическія болѣзии. По свъдъніямъ газеты "Часъ", такія тревожныя вѣсти будто-бы сильно преувеличены; газета полагаетъ, что въ скоромъ времени санитарное состояніе упомянутой мѣстности не будетъ представлять ни малѣйшихъ сомпѣній. Но не занесутъ-ли въ Велеградъ болѣзней сами

богомольцы, за здоровье которыхъ, въ теперешнюю жаркую пору года, поручиться, конечно, невозможно? Простое благоразуміе требовало-бы считать новое пилигримство столь-же неудачнымъ, какъ и первое, 6-го априля. тымь болие, что общественная годовщина миновала, а при томъ въ настоящемъ случав утрачена уже прелесть новизны, невозвратима свёжая энергія, съ какою тогда решили сділать демонстрацію изъ торжественнаго празднованія Меводієвской годовщины. Теперь, не смотря на всю газетную агитацію, д'єло шло вяло, блёдно, и новая отстрочка окончательно его погу-Тъмъ не менъе, Краковскій и Познанскій комитеты въ газетахъ заявленіями возвёстили лишь отсрочку торжества. каго времени? -- объ этомъ ничего не говорится. Сами комитеты не могуть еще назначить срока, сознавая, что авторитетный тонь въ такомъ деле, въ которомъ у нихъ нетъ власти, выставинъ бы ихъ только въ сметномъ виде и заранее обрекъ-бы предпріятіе на окончательный неуспъхъ, въ которомъ, впрочемъ, теперь трудно сомићваться. Такова плачевная развязка раздуваемаго весь нкићшній годъ грандіознаго польско-велеградскаго предпріятія. Въ Россіи чествованіе памяти св. Меоодія совершилось въ назначенный историческій день 6-го апрыля, въ предылахь религіознаго торжества, безъ всякой политической показной стороны, скромно, но величественно. На сторонъ-же, враждебной нашей православной Церкви, все дъло до сихъ поръ почти ограничивалось щумными газетными манифестаціями. Первый срокъ празднества, какъ сказано, потерићаъ полную неудачу, богомольцевь явилось мало, славинская литургія на праздникъ славянскихъ первоучителей была запрещена. Во второй срокъ, 5 іюля, какъ-бы сама судьба видшалась, чтобы не допустить мертворожденное дфло даже до малвишаго осуществленія. Неунывающіе агитататоры помышляють о третьемь срокв, какь предлогь для агитаціи. Но въдь богомольцы-католики не позволять-же себя болве мистифировать.

Въ общемъ итогѣ дѣятельность преимущественно польскихъ агитаторовъ принесла не столько зла, сколько пользы для славянскаго едипства. Разсуждая объ этомъ предметѣ, "Новое Время" высказываетъ слѣдующія мысли, вызванныя статьей А. А. Кирѣева о солиженіи славянъ (№№ 5—6. "Извѣстія С.-Цетербургскаго Славянскаго Благотворительнаго общества"): "Далеко еще до все-славянскаго союза, но элементы для него уже имѣются на лицо—въ сознаніи самихъ славянъ, въ чувствѣ племеннаго единства и сходства культурно-историческихъ задачъ,—въ чувствѣ, которое уже теперь за-

ставляеть славянскія народности выд'аляться отъ народностей не Пока сильнее сказываются отрицательные элементы, славянскихъ. весьма важные, однако, въ деле сохраненія славянь отъ поглоще нія ихъ римско германскими народностями. Но проявляются и положительные элементы, хотя, конечно, въ слабъйшей степени. Не малое значение въ этомъ отношении имъли недавния всеславянския празднества въ честь апостоловъ славянства св. Кирилла и Меюодія. Вотъ новое подтвержденіе этой мысли: изъ Велеграда сообщають "Кіевлянину", что "представители славинскихъ народностей по поводу Велеградскаго т.ржества, желан изгладить тысячельтнюю рознь, которая ихъ разъединяла, постановили, согласно началамъ ниролюбія и согласія, которыя проводиль великій апостоль, осножурналь, издаваемый на всёхь славянскихь нарёчіяхь" (№ 3352). Благое діло! Въ добрый часъ! Безъ сомивнія, это предпріятіе, при истинномъ пониманіи діла, окажеть важныя услуги солижению славянъ между собою.

— Чъмъ ощутительные становится среди западныхъ славянъ пробужденіе національнаго самосознанія, тімь свирівніе становится проявленіе фанатизма у враговъ славянскаго сближенія. По свъдъніямъ газетъ, -- галичанъ, присутствовавшихъ въ Петербургѣ во время Кирилло-Меводіевскаго праздника (между этими гостими былъ и столь известный о. Наумовичь), поляки обвиняють вь демонстраціи противъ правительства. Директоръ Львовской полиціи Кшачконскій (полякъ) потребоваль къ себъ всвхъ обвиняемыхъ и написалъ протоколъ, составление котораго мотивировано § 11 полицейскаго закона 1854 года. По составленіи протокола, директоръ объявиль ифкоторымъ изъ числа обвиняемыхъ, что окончательный приговоръ по ихъ дълу булеть имъ сообщенъ оффиціально. Результать приговора, по увъренію Кшачковскаго, будеть-де таковъ, что обвиняемые будуть подвергнуты аресту на 14 дней. Противъ этого могуть аппелировать къ намъстнику или приговора обвиняемые министру, но, какъ увърялъ директоръ, успъхъ этой аппеляціи сомнителенъ; темъ не менте львовскіе юристы утверждають, что означенное наказаніе можеть быть или совершенно отмінено властими, или-же въ крайнемъ случат замъчено денежнымъ взысканіемъ. Дирекція полиціи нам'вревалась первоначально предать обвиняемыхъ уголовной отвътственности, но такъ кякъ въ уголовномъ кодексь не предусмотръны поъздки на заграничныя церковныя торжества, то для обвиненія галичанъ во что-бы то ни стало прим'ьнили § 11 полицейскаго закона 1854 года, на основаніи котораг

подвергается наказанію всякій учавствующій въ какой бы то ни было демонстраціи противъ правительства, а таковою демонстраціей въ глазахъ польской полиціи считается Кирилло-Менодіевское торжество въ Россіи!...

- Въ Харьковъ открывается новое высшее учебное заведеніе технологическій институть, который по счету будеть вторымь: первый и до сихъ поръ единственный технологическій институтъ былъ въ Цетербургъ. Изъ положенія, Высочайше утвержденнаго 16 апрівля 1885 г. о Харьковскомъ практическомъ технологическомъ институть, узнаемъ, что Харьковскій институть имфеть цалью сообщать учащимся въ немъ высшее технологическое образование по спеціальностямъ механической и химической. Сообразно съ симъ, институтъ подраздъляется на два отдъленія. Учебный курсъ института продолжается пять дёть и раздёляется на пять годичныхъ курсовъ. Въ институтъ преподаются: 1) Законъ Божій, 2) высшая математика, 3) начертательная геометрія, 4) теоретическая механика, 5) физика, 6) химія, 7) анатомія и физіологія, 8) минералогія съ геогновіей, 9) геодезія, 10) строительное искусство съ архитекту-11) прикладная механика и теорія построенія машинъ, механическая технологія, 13) химическая технологія, лургія, 15) политическая экономія, 16) бухгалтерія, 17) иностранные языки, 18) черченіе и 19) рисованіе. Въ студенты института принимаются: а) имъющіе аттестаты или свидътельства объ окончаніи курса въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ; б) получившіе аттестаты или свидътельства зрълости отъ гимназій министерства народнаго просвъщенія, а равно свидътельства объ успъшномъ окончаніи курса въ реальныхъ училищахъ съ дополнительнымъ при нихъ классомъ, и в) имъющіє аттестаты или свидьтельства отъ другихъ среднихъ учебныхъ заведеній, курсъ которыхъ будетъ признанъ министерствомъ народнаго просвъщенія достаточнымъ для поступленія въ институть, при чемъ преимущество отдается русскимъ подданнымъ предъ иностранцами. Первый курсъ откроется въ августъ нынъшняго года и для этого курса имъется 125 вакансій. Открытіе следующих курсовь последуеть постепенно съ будущаго учебнаго года. Мъстныя газеты сообщають, что завъщанная Харьковскому технологическому институту однимъ умершимъ техникомъ обширная библіотека, хранящаяся пока при Петербургскомъ технологическомъ институтв, перевезена будеть въ Харьковъ въ августъ. Разборъ библіотеки порученъ проф. Безсонову.
  - Изъ села Алисовки, Изюмскаго увзда, въ "Харьк. Губернск-

Въдом." пишутъ: "Въ нашемъ селъ, сколько помнимъ, никогда не было школы, хотя желающіе учить своихъ дътей, особенно церковной грамоть, всегда были, почему платили дьячкамъ за обученіе или недоучкамъ, учившимъ дътей. Въ 1884 г. поступилъ къ намъ новый свищенникъ П. О. Реутскій, любитель церковнаго півнія и знатокъ этого дёла. Онъ немедленно началъ хлопотать объ устройствь церковно-приходской школы, и въ октябрь прошлаго года открилъ таковую въ церковномъ домф на свои средства и при помощи добрыхъ людей; а училъ дътей безвозмездно, такъ какъ приходъ по бъдности своей не могъ оказать существенной поддержки ни по устройству квартиры, ни по пріобретенію учебныхъ пособій, ни по найму учителя, кром'в лишь того, что отапливаль квартиру школы и давалъ сторожа. Учащихся набралось изъ нашего селенін, въ коемъ только 118 наличныхъ мужскаго пола душъ, 25 дътей. Всв эти двти, бывшія совершенно неграмотными и неразвитыми при поступленіи въ школу, въ первый разъ на праздникъ Св. Насхи неожиданно утбшили насъ стройнымъ и правильнымъ утрени и обідни и съ той поры постоянно поють церкви. Отрадно намъ это послътого, какъ мы привыкли слыщать пвніе, не всегда голосистое, единственнаго дьячка. Не беремся судить, какъ не знатоки, сколь много положено труда священникомъ на это дело, но бывъ въ мав въ школе на экзамене, произведенномъ блюстителемъ, и слыша, какъ дети наши за короткое время ихъ ученія читають по церковному и русскому, какт понятно, толково и съ чувствомъ произносить всв общеупотребительныя молитвы на память и потомъ каждую изъ пихъ поютъ, а также видывь, съ какою любовію были розданы каждому изъ 25 дітей въ подарокъ по часослову, или молитвеннику, или-же по евангелію, купленнымъ на деньги, заработанныя принемъ по домамъ въ праздникъ Пасхи, — мы до слезъ были тронуты всймъ нами виденнымъ и слишаннымъ". Дай Богъ побольше такихъ, по истинъ, образцовыхъ народныхъ школъ! Недостатка въ усердіи и энергіи со стороны духовенства не будеть; нужно только, чтобы и другія руководящія сословія общества относились къ делу народнаго образованія съ подобающей въ семъ діль серьезностью и участіемъ. Мы это говоримь въ виду следующей заметки, помещенной въ техъже "Харьковскихъ Въдомостяхъ" за 4 іюля: "Первая въ Харьковъ церковно-приходская школа на Заиковкв, образованная на частныя пожертвованія, доведена до прекраснаго состоянія, чемт она много обязана, кром'в заботъ завъдывающаго школой священ. Н. Сокольскаго, жертвамъ и своего понечителя, князя А. А Ливенъ. На бъду этой школъ, кн. А. А. Ливенъ оставилъ Харьковъ, перейдя на службу въ Москву. Молодое учебное заведение остается безъ понечителя, котораго имъютъ всъ школы. Неужели въ Харьковъ, обильномъ богатой интеллигенціей, не найдется лицъ, которыя пожелаютъ принять на себя заботы о судьбъ прекрасно поставленнаго и очень пужнаго для Заиковки училища?"

- С.-Петербургская духовная академія выпустила въ настоящемъ году 97 кандидатовъ бого словія съ правомъ преподаванія въ семинаріяхъ; изъ нихъ 30-магистрантами, т. е. съ правомъ получить степень магистра богословія безъ новыхъ устныхъ таній, по представленіи и защить диссертаціи, и 6 действительныхъ студентовъ, которые, по представленіи въ двухъ-годичный срокъ удовлетворительнаго сочиненія, могутъ получить степень кандидата богословія безъ экзамена. Четверо изъ окончившихъ курсъ оставлены при академіи, въ качествъ практикантовъ для приготовленія къ занятію профессорскихъ кафедръ. Для образованія новаго академическаго курса, на которомъ положено по штату 49 вакансій, въ августь будуть вызваны правленіемъ академіи 35 воспитанниковъ духовныхъ семинарій (между прочимъ и изъ Харьковской семинаріи вызывается 1 воспитанникъ). Остающіеся 14 вакансій предоставлены будуть желающимь поступить въ академію изъ студентовъ различныхъ семинарій и окончившихъ курсъ классическихъ гимназіяхъ съ аттестатомъ зрівности. Пріемные замены начнутся 17 августа. -Въ текущемъ году экзамены Московской духовной академіи кончились 8 іюня. Переведено 2-й курсъ 65 студентовъ, въ 3-й 77, въ 4-й 106. Кончили курсъ 96 студентовъ; всв они удостоены степени кандидата богословія. Пятерыми изъ нихъ поданы сочиненія на степень магистра богословія. Одипъ изъ кончившихъ въ имнівшнемъ году курсь паукъ въ академіи, кандидатъ А. Холодковскій, поступивній въ академію съ аттестатомъ зръдости, принялъ монашество, при чемъ речено ему ими Антоній. Въ сентибріз текущаго года имізеть мърение принять монашество студенть 3 курса И. Вароломеевъ, о чемъ и ходатайствуетъ уже предъ Московскимъ митрополитомъ; этотъ студентъ поступнать въ академію со 2-го курса Московскаго университета, куда онъ былъ принятъ по аттестату зрилости Периской классической гимназіи.
- Заботами миссіонеровъ, какъ видно изъ послѣдняго отчета. обращено въ православную въру въ теченіе года около 5 тысячъ

человъкъ, причемъ японцевъ обращено въ православную въру 1118 человъкъ; всего теперь православныхъ христіапъ японцевъ считается около 10 тысячъ. Въ катихизаторскомъ училищъ, находящемся въ Тоокіо, теперь обучается 22 ученика. Преподаютъ епископъ Николай и архимандритъ Анатолій. Въ семинаріи въ 1884 году сдъланъ третій со времени ея основанія выпускъ воспитанниковъ и одинъ изъ окопчившихъ курсъ отправленъ для продолженія образованія въ Казанскую духовную академію; прочіе же поступили на церковную службу въ качествъ учителей и переводчиковъ богословскихъ книгъ. Нынъ въ семинаріи 72 воспитанника, раздъленные на два класса. Въ причетнической школъ 12 учениковъ. Въ женскомъ училищъ 34 воспитанницы. Въ Хакодатскихъ, содержимыхъ миссіей, школахъ для мальчиковъ и дъвочекъ состояло къ концу 1884 г. 163 учащихся.

- Для изысканія средствъ къ болье усиленной и успъшной миссіонерской дъятельности, а также и для изысканія способовъ тиводъйствія распространенію раскола, по словамъ "Казан. Листка", къ 6 іюля прибудуть въ Казань преосвященные девяти епархій, чтобы принять участіе въ съвзив архіереевъ. Благодаря иниціативѣ высокопреоснященнаго Налладія, предстоящій съфздъ, который начнеть свои занятія съ 9 іюля, будеть отличаться Кіевскаго тъмъ, что подлежащіе обсужденію вопросы будуть предварительно разрабатываемы въ коммисіяхъ. Въ числів такихъ коммиссій важнъйшими будуть: 1) коммисія для обсужденія программы миссіонерской дінтельности въ среді изычествующихъ инородцевъ русскихъ и 2) коммисія для изысканія способовъ противодействія распространенію раскола и магометанства. Къ участію въ трудахъ этихъ коммисій будутъ приглашены директоръ Казанской инородческой семинаріи Н. И. Ильменскій и профессоръ м'єстной духовной академіи Н. И. Ивановскій. — Такой же съвздъ преосвященныхъ предстоитъ и въ Иркутскъ, куда прибудутъ въ архипастыри Сибири для обсужденія средствъ къ распространенію христіанства среди язычниковъ Сибири и для изысканія способовъ противодъйствія расколу.
- 1-го іюля состоялось празднованіе 25-льтія управленія высокопреосвященнымъ митрополитомъ Исидоромъ С.-Петербургскою и Новгородскою епархіями. Торжество началось еще наканунт всенощнымъ богослуженіемъ, совершеннымъ во встать городскихъ церквахъ. Въ день юбилея въ Александро-Невской лаврт раннюю объдню отслужилъ самъ юбиляръ, вмъсть съ преосвященнымъ Арсеніемъ,

ректоромъ С. Петербургской академіи. Въ Свято-Троицкомъ соборф лавры поздиюю литургію совершаль преосвященный Германь, епископъ Кавказскій и Екатеринодарскій, а въ Исаакіевскомъ соборѣ служиль преосвященный Серафимъ, епископъ Самарскій. Въ 10 ч. утра, послѣ ранней литургіи, въ митрополичьи покои начали собираться депутаціи оть многочисленныхъ мъстныхъ учрежденій, духовно-учебныхъ заведеній и городской думы. Первыми привътствовали юбиляра преосвященный Арсеній и протоіерей Н. И. Розановъ, ректоръ духовной семинаріи. Затымъ депутація отъ города, съ городскимъ головой во главъ, поднесла юбиляру хльбъ-соль на серебряномъ блюдь. Управляющие отдыльными частями по духовному въдомству: начальникъ канцеляріи Св. Сунода Саблеръ, председатель учебнаго комитета протојерей А. Парвовъ и другіе привътствовали митрополита ръчами. Петербургское духовенство поднесло юбиляру драгоцвиную икону Спасителя въ ризв изящной чеканки, при адресъ въ роскошной рамкъ. Иконы поднесены были также и депутатами отъ учебныхъ заведеній Новгородской епархіи. По окончаніи поздней литургіи и благодарственнаго молебна, совершенъ былъ крестный ходъ дли закладки церкви дома для епархіальнаго училища, которые будуть построены на касобранный духовенствомъ С.-Петербургской епархіи въ ознаменование 50-летияго юбилея высокопреосвященнаго полита Исидора въ епископскомъ санъ. Въ крестномъ ходъ участвовали преосвященные: Германъ епископъ Кавказскій, Арсеній Сергій, которыми быль отслужень молебень на мвств училища-на Невскомъ проспектъ.

- Львовская газета "Проломъ" сообщаеть о новомъ гоненіи, которому подвергается о. Наумовичъ. Уніатскому духовенству посредствомъ куранды епархіальнаго начальства предложено считать о. Наумовича отщепенцемъ, такъ какъ онъ, будто бы по разстроенному здоровью, до сихъ поръ не сдѣлалъ confessio fidei, потребованной отъ него римскою конгрегацією "De propaganda fide" и вообще не отрекся торжественно отъ высказанныхъ имъ "пеблаго-пристойныхъ сужденій о римско-католической церкви".
- Государь Императоръ Всемилостивъйще соизволилъ пожаловать изъ собственныхъ суммъ 25 тысячъ руб. на воспособление погоръльцевъ гор. Гродно, потерпъвшихъ отъ бывшаго въ мат сего года пожара. Его Императорское Высочество Государь Наследникъ изволилъ пожаловать въ пользу тъхъ же погоръльцевъ 5 тысячъ рублей, а его Императорское Высочество Великій Князь Георгій

Александровичь одну тысячу рублей. Изъ Харькова отправлено въ пользу погорѣльцевъ Гродно 688 рублей. Какъ извѣстно, Сумской 1-й гильдій купецъ И. Т. Харитоненко пожертвовалъ 50 тысячь рублей въ память въ Бозѣ почившаго Императора Александра II-го на учрежденіе въ г. Сумахъ Александровскаго крестьянскаго банка. Теперь, какъ сообщаютъ "С.-Пб. Вѣд.", послѣдовало уже разрѣшеніе на учрежденіе бапка.

- Изъ отчета комитета по сооружению православнаго храма у подножи Балкапъ въ Южной Болгаріи, для въчнаго поминовенія воиновъ, павшихъ въ войну 1877—1878 годовъ, видно, что къ 30 іюня 1884 года поступило пожертвованій на сумму 402,839 р. 48 к. Къ 31 декабря 1884 года поступило вновь—7,968 р. 15 к. Съ процентимиъ поступленіемъ всего принято—485,960 р. 73 к. Всего въ приходъ со дня открытія комитета на 31 декабря 1884 г. 582,744 р. 76 к. За тоже время произведено расходовъ на сумму 430,180 руб. 71½ коп.
- Въ Тифлись основано "Православное Пресв. Богородицы братство Грузинскаго экзархата", которое иметъ целію открывать религіозно-нравственныя внё-богослужебныя чтенія въ пределахъ Грузинскаго экзархата, издавать и распространять въ народё книги и картины религіозно-нравственнаго содержанія, основывать церковно-приходскія библіотеки и книжные склады. Братство поставляетъ также своею целію содействовать изученію памятниковъ христіанской древности и сохраненію ихъ въ церковно-археологическомъ музет при Сіонскомъ соборть.
- При Минской семинаріи организуются вил-классныя итенія о римско-католическомъ віроисповіданій, вызванныя тімь, что вы преділахъ Минской епархій приходскимъ пастырямъ очень часто приходится сталкиваться съ лидами католическаго исповіданія, отмичающимися замічательно-упорнымъ фанатизмомъ, по вопросамъ ихъ віроисповіданія; означенныя чтенія иміють въ виду дать воспитанникамъ семинарій, какъ будущимъ пастырямъ, надежное оружіе для борьбы съ представителями и поборниками латинскаго вірснисповіданія.
- О заботѣ нашего духовенства о народномъ просвѣщеніи можетъ свидѣтельствовать, между прочимъ, и слѣдующій фактъ: въ Уфимской епархіи, уже до введенія новаго положенія о церковноприходскихъ школахъ, существовало такихъ школъ 70, и теперь еще предположено открыть 41 школу, изъ которыхъ три уже и открыты.

43-й тиражъ 1-го внутренняго 50/о съ выигрышами займа, произведенный 1-го сего іюля въ С.-Петербургъ Главные выигрыши пали на слъдующіе номера:

| Ne Ne<br>cepin. | No. No.   | Cymma         | Ni Ne<br>ceplii. | % %<br>Ourer. | Сумив | k k   | 浴 K<br>Guier. | Сужив | r<br>cepiïi. | .% .%<br>Óir.tet. | Сумяя |
|-----------------|-----------|---------------|------------------|---------------|-------|-------|---------------|-------|--------------|-------------------|-------|
| 16738           | 8         | 200000        | 19188            | 34            | 8000  | 11436 | 28            | 1000  | 8312         | 14                | 1000  |
| 9168            | 49        | 75000         | 10711            | 38            | 8000  | 16799 | 43            | 1000  | 8213         | 45                | 1000  |
| 16356           | 3         | <b>4</b> 0000 | 1910             | 14            | 5000  | 18731 | 5             | 1000  | 13896        | 40                | 1000  |
| 16345           | 33        | 25000         | 11279            | 21            | 5000  | 4611  | 18            | 1000  | 7133         | 19                | 1000  |
| 8723            | 28        | 10000         | 16827            | 38            | 5000  | 7171  | 1             | 1000  | 12007        | 11                | 1000  |
| 11158           | 15        | 10000         | <b>5</b> 3 I     | 44            | 5000  | 3130  | 14            | 1000  | 3315         | 22                | 1000  |
| 11755           | <b>36</b> | 10000         | 14898            | 35            | 5000  | 11991 | 23            | 1000  | 8818         | 42                | 1000  |
| 17914           | 1         | 8000          | 8248             | 19            | 5000  | 7179  | 31            | 1000  | 6652         | 18                | 1000  |
| 10573           | 18        | 8000          | 2628             | 42            | 5000  | 1206  | 47            | 1000  | 3036         | 10                | 1000  |
| 9449            | 15        | 8000          | 3529             | 31            | 5000  | 3539  | 14            | 1000  | 9387         | 38                | 1000  |

Въ произведенный 43 тиражъ вывгрышей и тиражь погашенія билетовт. 1-го внутренняго займа 1864 г. выпгрыши въ 500 руб. кали на следующіе билеты.

| .k.k<br>cepiii | Nede<br>Gilact. | .v.w<br>cepik. | .ы.е.<br>билет. | N.V.<br>cepiñ. | .\&\&<br>Suret. | %}<br>cepiıı̃. | Ne.<br>Onaer. | .k.k.<br>cepiñ | M.<br>Onzer. | N.W.<br>cepiü. | ieie<br>Ohner. |
|----------------|-----------------|----------------|-----------------|----------------|-----------------|----------------|---------------|----------------|--------------|----------------|----------------|
| 2020           | 1               | 18024          | 9               | 6715           | 17              | 16280          | 23            | 813            | 30           | 11586          | 36             |
| 2428           | 1               | 19752          | 9               | 7193           | 17              | 16780          | 28            | 6397           | 30           | 3718           | 37             |
| 7675           | 1               | 1970           | 10              | 11410          | 17              | 6150           | 24            | 18254          | 30           | 5948           | 37             |
| 8341           | 1               | 9282           | 10              | 12802          | 17              | 8168           | 24            | <i>2</i> 607   | 81           | 6417           | 37             |
| 19484          | 1               | 12180          | 10              | 15910          | 17              | 11248          | 24            | 2958           | 31           | 6426           | 37             |
| 8090           | 2               | 15855          | 10              | 16547          | 17              | 15549          | 24            | 18347          | 31           | 13192          | 37             |
| 13605          | 2               | 17736          | 10              | 19292          | 17              | 15712          | 24            | 251            | 38           | 13824          | 87             |
| 17519          | 2               | 5070           | 11              | 28             | 18              | 10646          | 25            | 5285           | 33           | 4073           | 38             |
| 1627           | 3               | 6009           | 11              | 5689           | 18              | 10651          | 25            | 6348           | 33           | 5179           | 38             |
| 3882           | 3               | 11759          | 11              | 1651           | 19              | 14724          | 25            | 10171          | 33           | 6924           | 38             |
| 4688           | 3               | 11883          | 11              | 7786           | 19              | 969            | 26            | 10394          | 33           | 12766          | 38             |
| 6969           | 3               | 14683          | 11              | 11449          | 19              | 4633           | 26            | 11136          | 33           | 14283          | 38             |
| 15999          | 3               | 6994           | 12              | 14690          | 19              | 5250           | 26            | 4060           | 34           | 19327          | 38             |
| 4749           | 4               | 10373          | 12              | 18342          | 19              | 10049          | 26            | 4802           | 34           | 1809           | 39             |
| 10409          | 4               | 1832           | 13              | 18351          | 19              | 12363          | 26            | 5785           | 34           | 2384           | 39             |
| 12128          | 4               | 5717           | 13              | 5626           | 20              | 1749           | 27            | 62112          | 34           | 6970           | 39             |
| 15415          | 4               | 18137          | 13              | 6577           | 20              | 8098           | 27            | 7115           | 34           | 8387           | 39             |
| 13156          | 5               | 254            | 14              | 6563           | 20              | 8536           | 27            | 8827           | 24           | 10246          | 39             |
| 14842          | 5               | 567            | 14              | 6797           | 20              | 8904           | 27            | 11600          | 34           | 13073          | 39             |
| 9671           | 6               | 6471           | 14              | 12966          | 20              | 10701          | 27            | 12266          | 34           | 5481           | 40             |
| 13487          | 6               | 7204           | 14              | 14642          | 20              | 18080          | 27            | 14269          | 94           | 5739           | 40             |
| 13829          | 6               | 15722          | 1.1             | 15826          | 20              | 16264          | 27            | 15497          | 34           | 14446          | 40             |
| 14017          | 6               | 15890          | 14              | 18476          | 20              | 3235           | 28            | 18187          | 34           | 18708          | 40             |
| 16179          | 6               | 16093          | 14              | 18630          | 20              | 3349           | 28            | 4852           | 35           | 29             | 41             |
| 17612          | 6               | 17328          | 14              | 1794           | 21              | 5849           | 28            | 7419           | 35           | 281            | 41             |
| 1705           | 7               | 19055          | 14              | 8345           | 21              | 6651           | 28            | 9484           | 35           | 1160           | 41             |
| 3907           | 7               | 11697          | 15              | 12132          | 21              | 8168           | 28            | 9980           | 35           | 2313           | 41             |
| 5107           | 7               | 15888          | 15              | 16361          | 21              | 11386          | 2g            | 12152          | 35           | 5725           | 41             |
| 10142          | 7               | 18006          | 15              | 4550           | 22              | 17619          | 28            | 133.54         | 85           | 10830          | 41             |
| 10423          | 7               | 556            | 16              | 7496           | 22              | 3381           | 29            | 17941          | 35           | 11606          | 41             |
| 661            | 8               | 946            | 16              | 9212           | 22              | 9730           | 29            | 18019          | 35           | 14088          | 41             |
| 6686           | 8               | 4833           | 16              | 13779          | 22              | 12609          | 29            | 127            | 36           | 16865          | 41             |
| 10361          | 8               | 8406           | 16              | 13831          | 22              | 13729          | 29            | 3696           | 36           | 1003           | 42             |
| 14885          | 8               | 13227          | 16              | 19514          | 22              | 15502          | 29            | 6054           | 36           | 3851           | 42             |
| 10223          | 9               | 2735           | 17              | 2443           | 23              | 15543          | 29            | 8445           | 36           | 4375           | 42             |
| 12020          | 9               | 4490           | 17              | 5402           | 28              | 16167          | 29            | 10205          | 36           | 6731           | 42             |
| 12379          | 9               | .; <b>5277</b> | 17              | 7757           | 23              | 17780          | 29            | 11526          | 36           | 16727          | 42             |

| N.N.<br>cepiñ. | M.M.<br>Griet. | .% \}<br>cepiğ. | Ne.<br>On ret. | N.W.<br>cepiä. | Ne.<br>Onlor | Mene<br>cepiğ. | M.N.<br>Oniet. | de de cepiñ. | kie<br>Guser. | Ne Ne<br>cepiñ. | . №. %<br>билет. |
|----------------|----------------|-----------------|----------------|----------------|--------------|----------------|----------------|--------------|---------------|-----------------|------------------|
| 17204          | 42             | 15856           | 44             | 119 6          | 45           | 6185           | 47             | 575          | 49            | 862             | 50               |
| 11591          | 43             | 131             | 45             | 19944          | 45           | 7240           | 47             | 4482         | 49            | 3150            | 50               |
| 19731          | 43             | 331             | $\frac{1}{45}$ | 5967           | 46           | 9734           | 47             | 5075         | 49            | 5542            | 50               |
| 472            | 44             | 4067            | 42             | 18349          | 46           | 5702           | 48             | 6372         | <b>49</b>     | 9460            | 50               |
| 4175           | 44             | 6680            | 45             | 11301          | 46           | 7029           | 48             | 12835        | 49            | 17235           | 50               |
| 5028           | 44             | 10763           | 45             | 3478           | 47           | 19951          | 48             | 17425        | <b>49</b>     | 17742           | 50               |
| 11017          | 44             | 11001           | 45             |                |              |                |                |              |               |                 |                  |

Уплата выигрышей будеть производиться исключительно въ банкъ, въ С.-Петербургъ съ 1-го октября 1885 г.

Таблица серій билетовъ 1-го внутренняго 5% съ вынгрышами займа 1864 г., вышедшихъ въ тиражъ погащенія, произведенный въ правленіи государственнаго банка 1-го іюля 1885 г.

| нумера серій: |      |      |      |       |       |       |       |       |       |  |  |
|---------------|------|------|------|-------|-------|-------|-------|-------|-------|--|--|
| 872           | 3101 | 5084 | 6413 | 8316  | 9937  | 13439 | 15033 | 16534 | 18568 |  |  |
| 888           | 3511 | 5224 | 6639 | 86 35 | 10045 | 13631 | 15404 | 16684 | 18859 |  |  |
| 1030          | 3542 | 5396 | 6711 | 8797  | 10615 | 13825 | 15544 | 16880 | 19019 |  |  |
| 1629          | 3816 | 5486 | 7145 | 8860  | 10943 | 13957 | 15928 | 17133 | 19246 |  |  |
| 1989          | 4486 | 5571 | 7259 | 9396  | 11180 | 14199 | 15978 | 17700 | 19606 |  |  |
| 2106          | 4647 | 6093 | 7933 | 9404  | 11221 | 14214 | 16147 | 17740 | 19652 |  |  |
| 2314          | 4852 | 6248 | 7951 | 9592  | 12488 | 14380 | 16310 | 18012 | 19794 |  |  |
| 3019          | 4923 | 6345 | 8088 | 9687  | 12988 | 14400 | 16371 | 18214 | 19962 |  |  |

Уплата капитала по вышедшинь въ тиражъ билетамъ, по 125 р. за билетъ, будетъ производиться съ 1-го октября 1825 года въ государственномъ банкъ, его конторахъ и отделеніяхъ.

#### ОБЪЯВЛЕНІЕ.

#### ВЫШЛА И РАЗСЫЛАЕТСЯ ПОДПИСЧИКАМЪ

кинжка

# "MBBECTIŽ

C.-Herepsypromaro

Славянского благотворительного Общества.

За май и іюнь, № 5 и 6, въ двойномъ объемъ.

СОДЕРЖАНІЕ: 1. Дъйствія Общества. II. Славянское обозръніе. Сближеніе славянь — А. А. Кирьева. Письмо въ редакцію — его-же. Извъстія изъ славянских земель. Славянское торжество въ Варшавь — рычь проф. Первольфа Славянскій концерть въ Кіевь — А. Степовича. Отъ Праги до Выш — Н. И. Чехи въ Америкь (корреспонденція) — Яна Вагнера. Изъ Бълграда (корреспонденція). — К. Л. Лавославъ Гейтлеръ (некрологъ). III. Славянская библіографія. Меводіевскій Юбилейный Сборникъ (изд. Варшавск. Универс.) — реи. М. С. Западно-Славянскія изданія ко дню тысячельтія св. Меводія. Статья нъмецкаго духовнаго журнала о св. Кириль и Меводіи — реи. П. А. Сырку. Русское Забужье — И. П. Ф. — ича. Палеографическій сборникъ западно-русскихъ грамоть и актовь — реи. И. А. Сырку. Польская христоматія г. Вержбовскаго — К. Г. Труды Краковской академін наукъ — А. С. Обзоръ литературы по исторін Польши XII в. за 1882 г. — проф. К. И. Любовича. Къ Кирило-Меводіевской библіографія. Вибліографическія замътки. Новая газета въ Восточн. Румелія. Музыкальн. новости— И. Никольскаю. Списокъ подинсчиковъ п редакцій, получающихъ "Извъстія". Полинсная головая идна давъстія".

подписка на "Извъстія" продолжается. Подписная годовая цвна два р. съ доставкой и пересылкой въ Россію и за-границу. Адресь редакціи: С.-Пе-

тербургь, площадь Александринскаго театра, домъ Голубева, 🕅 7.

# ГОДИЧНОЕ ИЗДАНІЕ ЖУРНАЛА

# "Въра и разумъ"

въ 1885 году будеть состоять изъ 24 №№ или полумъсячныхъ книжекъ и будетъ раздъляться на цять частей—съ особымъ счетомъ страницъ для каждой части.
Первыя двъ части составятся изъ церковнаго отдъла,
вторыя двъ части—изъ философскаго отдъла, а пятую
часть составитъ собою "Листокъ для Харьковской енархіи". Къ каждой части въ свое время будетъ приложенъ
особый заглавный листъ съ обозначеніемъ статей.

### ОТЪ РЕДАКЦІИ.

### свъдънія для гг. сотрудниковъ и подписчиковъ.

Адресы лицъ, доставляющихъ въ редакцію "Въра и Разумъ" свои сочиненія, должны быть точно обозначаемы, а равно и тъ условія, на которыхъ право печатанія получаемыхъ редакцією литературныхъ про-изведеній можетъ быть ей уступлено.

Обратная отсылка рукописей по почтё производится лишь по предварительной уплате редакцій издержекь деньгами или марками.

Значительныя измёненія и сокращенія въ статьяхъ производятся по соглашенію съ авторами.

Жалоба на неполученіе какой-либо книжки журнала препровождается въ редакцію съ обозначеніемъ папечатаннаго на адрест нумера и съ приложеніемъ удостовъренія мъстной почтовой конторы въ томъ, что книжка журнала дъйствительно не была получена конторою.

0 перемёнё адреса редакція извёщается своевременно, при чемъ сяї-дуеть обозначать напечатанный въ прежнемъ адресё нумеръ.

Посылен, инсьма, деньги и вообще всякую корреспонденцію редакція просить высылать по следующему адресу: въ г. Харьковъ, въ зданіе Харьковской Духовной Семинаріи, въ редакцію журнала "Въра и Разумъ".

Контора редакцій открыта ежедневно отъ 8-мп до 2-хъ часовъ по полудни; въ это же время возможны и личныя объясненія по дёламъ редакція.

Редакція считаєть необходимымь предупредить гг. своихь подписчиковь, чтобы они до конца года не переплетали своихь книжекь журнала, такь какь при окончаній года, съ отсылкою послыдней книжки, имь будуть высланы для каждой части журнала особые заглавные листы, съ точнымь обозначеніемь статей и страниц

. (111

Объявленія принимаются за строку или місто строки, за одинъ разъ 10 к., за два раза 18 к., за три раза 24 к.